
العدد 4/3 ـ السنة 23 
ذو الحجة  1445 هـ / جوان 2024 م

الثمن 5 د.ت ـ  5 أورو



مؤسس المجلة فضيلة الشيخ الحبيب المستاوي رحمه االله

المدير ورئيس التحرير 
الأستاذ محمد صلاح الدين المستاوي

28 نهج جمال عبد الناصر ـ تونس 1000العنوان

الهاتف
الفاكس

216.71.327.130
216.71.423.233

البريد الالكتروني
الموقع الالكتروني

mestaoui.s@gnet.tn
www.jawhar-al-islam.info

الحساب الجاري بالبنك 
010000211110000238106العربي لتونس )الجزيرة(

ISSN0330-4957

الاشتراك للمؤسساتالاشتراك بتونسالثمن للأفراد
بتونس 50  د.تللأفراد : 30  د.تبتونس 5  د.ت
بالخارج 50  أوروبالخارج 40  أوروبالخارج 5  أورو



مُرُونَ 
ْ
يْْرِ وَيَأ

َ  الْخْ
َ

ةٌ يدَْعُونَ إلَِى مَّ
ُ
نكُمْ أ كَُن مِّ

ْ
﴿وَلْت

مُفْلحُِونَ﴾
ْ
كَِ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
رِ وأَ

َ
مُنك

ْ
مَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ال

ْ
باِل

مؤسس المجلة فضيلة
 الشيخ الحبيب المستاوي رحمه االله

المدير ورئيس التحرير 
الأستاذ محمد صلاح الدين المستاوي

1445 هـ/ 2024 م



4 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

المحتوى
6.................................................................... الافتتاحية :   

6رئيس التحرير
تحديات تواجه الأمة تستوجب من أهل الذكر أن يستعدوا لها لإيجاد الحلول عن 

طريق الاجتهاد ‬..................................................................6
بقلم الشيخ الحبيب المستاوي رحمه الله

8................................................... تفسير آيات من القرآن الكريم 
بقلم الشيخ الحبيب المستاوي رحمه الله

11........................................ الاجتهاد ماضيه وحاضره  القسم الثاني 
بقلم فضيلة الشيخ الفاضل ابن عاشور ـ رحمه الّلّه ـ

الجسور الموصلة أو المعينة على الوصول للوحدة المنشودة والتعايش المرغوب.....26
 بقلم فضيلة الشيخ عبد الّلّه بن بيّة

زيارة الأعلام من الغربيّين إلى بيت االله الحرام ونبيِّ الإسلام عليه السلام.........32
بقلم: الاستاذ صالح العَوْد

لم تكن الإنسانية في عصر من عصورها بحاجة إلى هدي القرآن بمثل ما هي عليه
 اليوم..........................................................................34

بقلم فضيلة الدكتور أحمد الطيب شيخ الأزهر

من أدوات النظر الاجتهادي المنشود : المطلب الخامس: الاداة الخامسة: 
معرفة علم الخلاف ............................................................38

بقلم الدكتور قطب مصطفى سانو

43.................... في رياض السنة :  الحديث التاسع والعشرون طـــريق الجنة 
بقلم الأستاذ محمد صلاح الدين المستاوي

مََحمد ابن عبّاد الرندي  النفزي ثم الفاسي الـمعروف بشارح الحكم )792-733(
50.....................  الرسالة السابعة من الرسائل الصغرى   رسالة في التصوّف

بعناية: الأستـــاذ عبد الـهادي هنركامب



5توحالم

52...................... قراءة في كتاب نولدكه عن »تاريخ القرآن« )القسم الأول(
بقلم الدكتور محمد المختار ولد اباه

من سيرة الدكتور شعلال محمود عمر رحمه اللّهّ ..................................59
بقلم : الدكتور قدور إبراهيم عمار المهاجي

65................ إقامة الدين هو الأساس المشترك بين جميع الأنبياء عليهم السلام 
بقلم المفكر الهندي وحيد الدين خان

67.... العلّّامة الهمُام الفقيه محمد أبو زهرة )1316 ـ 1400هـ = 1898 ـ 1979م(
بقلم:  الأستاذ صالح العَوْد

69............................................................ في الحاجة إلى الدين
بقلم الدكتور محمد البشاري

71.................. مفاهيم إسلامية :  من آفات اللسان:  الثرثرة وعدم كتمان السّر
بقلم الشيخ الحبيب المستاوي رحمه االله

شعب اللّهّ الُمختار... وشعب اللّهّ الُمحتار!!.......................................73
بقلم الاستاذ ابراهيم الربو

76............ خطبة الجمعة :  فليتدبر حجيج بيت اللّهّ الحرام  أي رحلة يقومون بها
80.............................. يسألونك قل :  من يُرد به االله خيرا يفقهه في الدّين 

بقلم فضيلة الشيخ الحبيب النفطي رحمه الله

84. تقرير صحفي :  ندْوة الدفاع عن القرآن الكريم  ومنعْ كتابته بحروف غير عربيّة
حفل إحياء السنة والسّيرة النبوية في تُركيا.......................................85

»مقاصد الشريعة: الإطار الناظم للاقتصاد الإسلامي : ندوة البركة للاقتصاد
 الإسلامي في دورتها 44                                     بقلم الأستاذ محمد إلياس المحرزي

الاجتهاد المقاصدي وأثره في نوازل الأقليات المسلمة............................89
د. جواد مكين

94................................................  متابعات وقراءات وأصداء ... 
97........................................................... المعذبون في الأرض 

بقلم صالح الحاجة 



6 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

الافتتاحية :

تحديات تواجه الأمة تستوجب من أهل 
الذكر أن يستعدوا لها لإيجاد الحلول عن 

طريق الاجتهاد ‬
تمر الأمة الإسلامية  منذ بداية  الالفية الثالثة والتي تشرف على  نهاية الربع  الأول للمئوية 
الأولى منها ) 2024( بمرحلة من ادق مراحل تاريخها الطويل وهي مرحلة مليئة بالتحديات  

فقد اصبح فيها العالم قرية او قل ان شئت حيا من أحياء احدى مدن العالم الكبرى.‬
وبقدر ما نسلم بان الإنسانية   شهدت في العقود الأخيرة قفزة نوعية قياسية في مجالات 
العلوم على مختلف اختصاصاتها والتي انعكست  إيجابيا على كل مجالات حياة الإنسان 
حيث قربت له المسافات بمختلف وسائل النقل برا وبحرا وجوا ومكنته من التغلب على 
البشرية  الانفس  من  الملايين  لها  ضحية  تذهب  كانت   التي  الفتاكة  الامراض  من  الكثير 
التي ظلت  لقرون طويلة عاجزة على تقديم الادوية   للوقاية  وللعلاج   اللازمين للحفاظ 
على الحياة، تلك حقيقة لا ينكرها عاقل الا ان ذلك لا يجعلنا ننكر ان هذا التقدم العلمي 
في  أقصاه   بلغ  الذي  الحربي  التصنيع  مجال  في  التسابق  ذلك  بسبب   مخاطر  صاحبته  قد 
الحربين العالميتين الأولى والثانية وتفجير القنبلة النووية في هيروشيما  سنة 1945 ومنذ 
المعمورة وكلها حروب ظالمة شنها  أنحاء  الحروب في شتى  نيران  تهدا  لم  التاريخ  ذلك 
انفسها  الحفاظ على  لها الا تمسكها بحقها في  المستعمرون على شعوب ضعيفة لا ذنب 
ان تزهق ظلما وعدوانا واوطانها ان تغتصب وتحتل  وخاضت في سبيل ذلك معارك كانت 
مكرهة عليها وشاءت الاقدار لهذه الشعوب ان تسترد استقلالها ولكن الاطماع الاستعمارية 
لم تشأ  ان تتوقف مستعملة كل ما لديها  من أسلحة فتاكة ومدمرة وما تعيشه غزة الجريحة 
ذهب  وقد  نقول   ما  على  دليل  خير  أكتوبر  من  السابع  منذ  المباركة  فلسطين  ارض  وكل 
ضحيتها عشرات الآلاف من الشهداء  وهي حرب لم تفرق بين المقاوم بما لديه من سلاح   
لا يقارن مع الأسلحة الجهنمية التي تمارس بها إسرائيل عدوانها  مدعومة من  طرف الدول 
المستشفيات  في  والمرضى  الصغار  و  الرضع  الأطفال  عدوانها  في  مستثنية  غير   الكبرى 
والنساء والشيوخ من كبار السن على مراى ومسمع من الجميع بما في ذلك الاشقاء الذين 
تفرض عليهم الاخوة  واجب النصرة فضلا عن واجب فك  حصار التجويع والقتل البطيء.‬



7احيتتالاف

حروب  ن   لا  جمعاء  الإنسانية  تواجه  و  الامة   تواجه  المدمرة  الحروب  تحديات  ان  
اليوم ليست حروب  الأزمنة الماضية انها حروب لا تبقي ولا تذر وهي اذا نشبت هذه المرة  
فستكون كونية مؤذنة بالخراب الشامل الذي سيأتي على كل شيء  و ذلك ما لا يزال يحذر 
من مخاطره وأهواله العقلاء من المفكرين والقادة الروحيين ويضمنونه في بيانات ومواثيق 

يصدرونها  لم تتخذ لها ويا للاسف آليات التنفيذ الملزمة للجميع.‬
ويضاف اليوم  تحدّ آخر لا يقل خطورة عن تحدي الحروب انه تحدي العالم الافتراضي 
التي اختصرت لهم  ايجابياته  الذي فرض نفسه على الجميع والذين بمثل ما استفادوا من 
البرق  من   بأسرع  تأتي  بها  فإذا  المعلومة  على  الحصول  يتطلبه  كان  الذي  الطويل  الوقت 
الاجتماعية  القيم  لكل  المخرب  المدمر  بل  المفيد  وغير  الغث  فيها   ومتنوعة  ثرية  غزيرة 
من  للحد  المستعملة  الوسائل  كانت  مهما  استبعاده  إلى  سبيل  ولا  والدينية  والأخلاقية 
من  الميدان  هذا  في  تقدما  الأكثر  وبالخصوص  الدول  من  العديد  دفع  ما  وهذا  مخاطره 
ميادين العلم إلى تكوين لجان من كبار العلماء لوضع ضوابط قانونية تحد من مخاطر العالم 
ويوشك  والمثل  بالقيم  يعترف    لا   عالم  لأنه  وآلياته  ومجالاته  وسائله  بكل  الافتراضي 
العالم الافتراضي  افتكاك  المتحكم في مصير الإنسان وحدث عن  الناهي  أن يصبح الأمر 
واصبح  أدوارها  الاجتماعية  والهيئة  والمدرسة  الأسرة  من  افتك  قد    ‬حرج  ولا  للأحداث 
الأطفال وهم في غرفهم يبحرون في عوالم فيها كل شيء  من شذوذ وإجرام وإرهاب  وغير 
ذلك يتلقاها الصغار بدون قدرة على التمييز بينها ويقال ان الذكاء الصناعي يوشك ان يحل 
محل الأستاذ  والطبيب وعقل  المتعامل معه فيجعله رهينة يؤمر فيطاع ويعطل ما وهبه االله 

من طاقات وقدرات .‬
ان كل هذه المخاطر والتحديات التي تواجه الجميع وتواجه المجتمع الإسلامي بكل 
فئاته أينما كان أفراده في ديار الإسلام أو بعيدا عنها هناك حيث يعيش الملايين  من المسلمين 
مفتقرين إلى ابسط وسائل الإحاطة والتوجيه للمحافظة على هويتهم   وبالخصوص الأجيال 

الجديدة التي لا تجد اسرها لا الوقت و لا الإمكانات  الضرورية للقيام بذلك.‬
في هذا العدد)4/3 س23(  والعدد الذي قبله من مجلة جوهر الإسلام بحوث سنمضي 
المستجدات  مواكبة  أهمية  بالدرس  تناولت  كبار  لأعلام  القادمة  الأعداد  في  نشرها  في 
الاجتهاد بضبط  إلى  الحاجة   تبين  الزمان   الأمة في هذا   تعيشها  التي  التحديات  ومواجهة 
باعتبار  والأماكن  الأزمان  لكل  الإسلام  صلاحية  مقولة  بتجسيم  الكفيل   باعتباره  آلياته 
الإسلام هو الدين الذي  أكمله االله لعباده وأتم به عليهم النعمة. والله الموفق لما فيه رضاه.‬

حر��ير س  ا�ل�ت �ي ر��ئ
� 



8 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

تفسير آيات من القرآن الكريم 

بقلم الشيخ الحبيب المستاوي رحمه الله

قال االله تبارك وتعالى بعد أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ﴿وَإذِْ قَالَ رَبُّكَ للِْمَلََائِكَةِ 
مَاءَ وَنَحْنُ  يُفْسِدُ فيِهَا وَيَسْفِكُ الدِّ أَتَجْعَلُ فيِهَا مَنْ  إنِِّي جَاعِلٌ فيِ الأرَْضِ خَلِيفَةً قَالُوا 
صدق االله العظيم  )سورة  تَعْلَمُونَ﴾  لََا  مَا  أَعْلَمُ  إنِِّي  قَالَ  لَكَ  سُ  وَنُقَدِّ بحَِمْدِكَ  نُسَبِّحُ 

البقرة ـ الآية 30(
خلق  اصل  إلى  يتعرض  أن  أراد  أنّه   والأكوان  الإنسان  وتعالى  سبحانه  االله  ذكر 
الإنسان والى ذلك الجدل البريء الذي وقع بين الخالق وملائكته الاطهار فقال جل 
تأتي  اذ  إن كلمة  خَلِيفَةً﴾  الأرَْضِ  فيِ  جَاعِلٌ  إنِِّي  للِْمَلََائِكَةِ  رَبُّكَ  قَالَ  ﴿وَإذِْ  قائل  من 
غالبا سواء أجعلناها حرف توقيت أم جعلناها ظرفا للدلالة على حدوث الفعل في 
الماضي بعكس إذا وقد تستعمل هذه فيما تستعمل فيه الأخرى والعكس بالعكس، 
والملائكة هم عباد االله المكرمون الذين لا يعصون االله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، 
ولذلك يكون استفهامهم لخالقهم بعد ان اعلمهم باتخاذ الخليفة وخلق آدم استفهاما 
أو  أو رسولا  نبيا  فيكون  آدم من سيصلح  ذرية  بان من  االله  منشؤه سبق إعلامهم من 
صديقا وصالحا ومن أبناء آدم من سيجحد ويكفر ويفسق ويفسد في الأرض ويسفك 
الدماء ويقطع الأرحام، ويمكن أيضا أن يكون منشأ استفهامهم ومبعثه القياس على 
ما سبق من إفساد الجن في الأرض قبل الخلق البشري أو من أفعال من سبق الجن 
أيضا ممن يعلمهم االله وملائكته وما لا نعلم عنهم شيئا، وليس في تساؤل الملائكة 



9القرآن الكري تفسير آيات من

وطهرهم  اصطفاهم  الذي  لخالقهم  منهم  يستحيل  الذي  الاعتراض  من  شيء  أي 
الخلق وليس هو  به  أريد  خَلِيفَةً﴾  فيِ الأرَْضِ  جَاعِلٌ  ﴿إنِِّي  تعالى  والجعل من قوله 
التي تطلب مفعولين ولذلك تسلط على مفعول واحد  التصيير والتحويل  أفعال  من 
واكتفى به وهو خليفة والمراد بالخليفة على ما رواه ابن مسعود وابن عباس وغيرهما 
أوّل رسول  وأمره لأنه  أحكامه  إمضاء  في  إنمّا هي  السلام وخلافته الله  عليه  آدم  هو 
بطنا فضلا  الأربعين في عشرين  بلغ عددهم  الذين  االله ورسالته كانت لأبنائه  أرسله 
بين  عاش  السلام  عليه  آدم  أنّ  علمنا  قد  كنا  إذ  وحفدة  بنين  من  منهم  تناسل  عما 
التسعمائة والألف سنة على القولين المشهورين الذين يقول أولهما انه عاش تسعمائة 
وثلاثين سنة ويقول ثانيهما انه عاش ألف سنة، وقيل إن الخلافة التي عنتها الآية هي 
الملائكة والجن ومن  آدم وذريته في عمارة الأرض من  التعويض لمن سبق  خلافة 
خصوص  لا  بالخليفة  المراد  يصبح  القول  هذا  وعلى  الأخرى  خلائقه  من  االله  يعلم 
بالأرض  والمراد  الأزمنة  عموم  في  والأديان  الأجناس  كل  من  ذريته  عموم  بل  آدم 
مكة(  من  الأرض  )دحيت  قوله  من  النبيصلى الله عليه وسلم  ما روى عن  إلى  استنادا  المكرمة  مكة 
نوح  قبور  فيها  أن  بعضهم  وزاد  القرى  بأم  مكة  تسمية  وجه  يتضح  الحالة  هذه  على 
وهود وصالح وشعيب وكلها بين الزمزم والركن والمقام وقد قرأ زيد بن علي خليقة 
بالقاف فقال: ﴿إنِِّي جَاعِلٌ فيِ الأرَْضِ خَلِيفَةً﴾ وعلى هذه القراءة يتمحض أن يكون 
مَاءَ﴾  الخليفة آدم عليه السلام وقول الملائكة ﴿أَتَجْعَلُ فيِهَا مَنْ يُفْسِدُ فيِهَا وَيَسْفِكُ الدِّ
كما أشرنا آنفا متوجه إلى بعض من ذرية آدم لأن فيهم من يفعل أفعال الملائكة بل 
ويفضلهم كالأنبياء والرسل والصديقين وفيهم من يساوي الملائكة في طهارته وتقاه 
وسط خضم من الفتن والغرائز التي تجتذب الإنسان بأصل خلقته وغرائزه وما ركب 
فيه من شهوات وإزاء هذا الجهاد البشري لتغليب الخير على الشر والتمحض للبناء 
والنفع والإصلاح يصبح الإنسان أهلا لتلك المباهاة التي يباهي بها ربنا ملائكته بأبناء 
آدم عندما يقفون بعرفات أو عندما يقدمون الأزواج والأموال في سبيل مرضاة ربهم، 
أما التسبيح في قوله ونحن ﴿نُسَبِّحُ بحَِمْدِكَ﴾ فهو التنزيه عما لا يليق بالخالق سبحانه 
وتعالى والعرب يطلقون التسبيح على التنزيه من السوء على وجه التعظيم وفي ذلك 

يقول أعشى بني ثعلبة:
أقول لما جاء في فخره           سبحان من علقمة الفاخر 

أي براءة من علقمة وروى سيدنا طلحة بن عبد االله قال سالت رسول االله صلى الله عليه وسلم عن 
تنزيه االله عزّ وجلّ عن كل سوء( واختلف في تسبيح  تفسير سبحان  االله فقال: )هو 



10 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

على  التسبيح  إطلاق  التنزيل  في  ورد  وقد  صلاتهم  هو  تسبيحهم  إن  فقيل  الملائكة 
هُ كَانَ مِنَ المُسَبِّحِينَ﴾ أي المصلين  الصلاة في قصة ذي النون عليه السلام ‑﴿فَلَوْلََا أَنَّ
﴿لَلَبثَِ فيِ بَطْنهِِ إلَِى يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾ وقيل إن تسبيح الملائكة هو رفع أصواتهم بالذكر 
والحمد والشكر وقد اطلق التسبيح على هذا المعنى في الشعر العربي الفصيح قال 

جرير:
قبح الإله وجوه تغلب كلما          سبح الحجيج وكبروا اهلالا 

واصل سبح من السبح وهو الجري لان المسبح جار في تنزيه االله وتبرئته من السوء 
وقال قتادة، تسبيح الملائكة قولهم سبحان االله على عرفه اللغوي ويؤيده ما رواه ابو ذر 
الغفاري ان رسول االله سئل أي الكلام افضل؟ فقال ما اصطفى االله لملائكته )سبحان 
بحَِمْدِكَ﴾لان  نُسَبِّحُ  ﴿وَنَحْنُ  الآية  نسق  مع  يتناسب  الحديث  وهذا  وبحمده(  االله 
بعض المفسرين قدر الباء في الآية فقال أي لنحمد ليختلط التسبيح بالحمد ونصله 
والتطهير عما لا  والتنزيه  التعظيم  فهو  التقديس  اما  والثناء  المدح  الحمد  به، واصل 
ان  ابتغاء مرضاتك وقيل  انفسنا  نطهر  أي  )ونقدس لك(  بقوله  المراد  ان  يليق وقيل 
كان  ولذلك  الصلاة  التقديس على  ويطلق  لك  نصلي  معناه  لَكَ ﴾  سُ  معنى ﴿وَنُقَدِّ
صلى الله عليه وسلم يقول في سجوده وركوعه )سبوح قدوس رب الملائكة والروح( أما البناء اللغوي 
الشائع لكلمة )قدس(  )ادخلوا الأرض المقدسة( )بالوادي المقدس( ففي كلها حمل 
ويحمل على المطهر، وقد روى في الحديث الشريف قول الرسول صلى الله عليه وسلم )لاقدست امة 
لا يؤخذ من قويها لضعيفها(  واما القدس فهو الطهر بدون خلاف  أي المطهر وقوله 
تَعْلَمُونَ﴾ هو اخبار بان علمه تعالى يفوق علمهم  لََا  مَا  أَعْلَمُ  سبحانه وتعالى ﴿إنِِّي 
وهو مؤكد في حين أن الملائكة لا يمارون في ذلك ولا يجادلون فيه، اما لان تساؤلهم 
وذكرهم لاقبح وجهي ابن آدم يقتضي أن يزيل ترددهم في مزية الخلق أو لان إبليس 
كان في وسطهم وهو قد ابلس بعد وفسق ولعن فيكون الخبر والتأكيد موجها إليه، 
وعلمه تعالى بما لا يعلمون متوجه إلى ما كان وما يكون وما هو كائن إلى يوم القيامة 
فسبحان من انفرد بالعلم المحيط وسبحان من ادخر للإنسان هذه الفضائل التي تعلي 
مقامه إذا استقام واتبع سبيل االله على مقامات الملائكة الاطهار الذين لا يعصون االله 
ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون وما اعظمها نعم االله التي أحاطت بهذا الإنسان الجحود 
الكنود من كل جانب وتولته منذ أن كان طينا لازبا إلى أن يرث االله الأرض ومن عليها 
وهو خير الوارثين ولقد صدق ربنا حين قال في حق هذا الإنسان وجحوده ونظرته 

ارٌ﴾. وا نعِْمَتَ اللهِ لََا تُحْصُوهَا إنَِّ الِإنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّ لنعم ربه ﴿وَإنِْ تَعُدُّ



11جتهاد ماضيه وحاضاال

الاجتهاد ماضيه وحاضره)1(
القسم الثاني 

))) بقلم فضيلة الشيخ الفاضل ابن عاشور ـ رحمه اللّه ـ)))

وبما تقدم ينبغي أن يفهم كلام الجصّاص في »أحكام القرآن«، فقد ذكر في قوله: 
﴿وَشَاوِرْهُمْ فيِ الأمَْرِ﴾ آل عمران 159، أن من فوائد الآية الأشعار بمنزلة الصحابة 
وانهم أهل الاجتهاد... الخ. فيحمل هذا الكلام على الإجمال والتنويه بعظم منزلة 
الصحابة، وتكون استشارة النبي صلى االله عليه وسلم، تزكية لهم تجعل فقيههم ارفع 
من  الشورى  أهل  من  مقاما  أعلى  منهم  والمستشارين  الفقهاء،  من  غيره  من  منزلة 
غيرهم، وهذا أمر واضح لا إمتراء فيه، ولا يناقض ما قررنا، من أن منهم من اختص 

بالفقه دون سواه، ولكل فضل.
فإذا انتهينا من هذا إلى أن طائفة من الصحابة كانوا بعد النبي صلى االله عليه وسلم 
هم فقهاء عصرهم، المفتين لبقيتهم، فإننا نبني على ذلك: أن هؤلاء السادة بعد أن كانوا 
كلهم مقيمين في المدينة يشهد بعضهم اجتهاد بعض، ويراجع بعضهم بعضا، كما ورد 
في أحاديث صحيحة عن عائشة، وعبد االله بن عمر، وعبد االله بن مسعود، ومروان بن 
امر  يستقر  يكد  لم  اذ  عهده،  يطل  لم  المكاني  الاجتماع  هذا  فان  وغيرهم،  الحكم، 
الجامعة الإسلامية آخر خلافة الصديق رضي االله عنه حتى امتدت الفتوح وتمصّرت 

مارس   / 1373هـ  شوال  الأزهر،  الإسلامية،  البحوث  لمجمع  الأول  المؤتمر  بحوث  من   (((
1964م 

)))  مفتي الجمهورية بتونس، عضو مجمع البحوث الإسلامية بالازهر الشريف 



12 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

الأمصار،  وتوطنوا  والولايات،  المغازي  في  الكرام،  الأصحاب  وتفرق  الأمصار، 
بين مكة والمدينة والعراق والشام ومصر، فتباعد ما بين بعضهم وبعض، ونزلت في 
الأمصار المتباعدة نوازل اتحدت صور بعضها واختلفت صور بعض، فكانوا يفتون 
في الصور التي يسألون عنها بالأحكام التي يستنبطونها من الأدلة، وليس الاستنباط 
بالأمر الضروري الذي لا تختلف فيه العقول، ولكنه يختلف بحسب اختلاف التقادير 
للوقائع، وبحسب اختلاف الأدلة بعضها عن بعض، مما يرجع إلى استمداد الحكم 
عند كل واحد، وبحسب اختلاف التقادير في إدراج كل صورة تحت ما يرى المفتون 
اندراجها تحته من الأدلة الإجمالية وبحسب اختلاف المناهج الذهنية التي يسلكها 
كل واحد في استدلاله، ولذلك اختلفت الفتاوى فيما بينهم، فربما أفتى الواحد منهم 
تقاربا مكانيا في  المتقاربون منهم  أما  بالحظر،  فيها  بالاباحة، وأفتى غيره  في صورة 
الأمصار فكانوا يتراجعون ويتبين بعضهم من بعض مسلكه في الاجتهاد بالمراجعة، 
واما المتباعدون في الاماكن، فما كان يبلغ أهل مصر منهم ما يفتي به غيره في مصر 
متعسرا، فحصل من ذلك  يكون  فيه  المراجعة  فان طريق  بلغهم  وإذا  قليلا،  إلا  آخر 
طرائق  واشتركت  فتاويهم،  تقاربت  الأمصار  من  مصر  بكل  المقيمين  الصحابة  أن 
الاستدلال بينهم، على قدر ما تباعدت الفتاوى بينهم وبين المقيمين في مصر آخر، 
وتفرقت المسالك. فإذا كان الاختلاف بين فقيه وفقيه أمرا لازما، فان اختلاف أهل 

مصر عن أهل مصر آخر ألزم، وآكد، وأبعد مدى.
وقد بين العلامة ابن خلدون أن وقوع الخلاف بين السلف في الأحكام الفقهية، 
امر لا بد منه، وارجع ذلك إلى أسباب تعدد مسميات الألفاظ، وتعارض الأحاديث 
مع اختلاف طرق التراجيح واختلاف مسالك القياس والاستدلال فيما لا نص فيه. 
ويمكن أن يضاف إلى ذلك سببان آخران، لم يذكرهما: أحدهما اختلاف الطبائع في 
وتشديدات  عباس،  ابن  رخص  في  قيل  كما  والسهولة،  الشدة  بين  الواقعات  تقدير 
ابن عمر، والثاني اختلاف الأثر الإقليمي، مما يجعل تصور الواقعة في مصر مقترنا 
بملابسات لا تقارنه في مصر آخر، هي التي حملت الفقيه على أن يقدر فيه ما لا يقدره 

غيره.
هذا ولما كانت الحوادث المتكررة، على اختلافها، تحمل الفقيه على أن يعود، 
المرة بعد الأخرى، إلى الأدلة التي سبق له أن استدل بها، وان يعاود سلوك المسلك 
الفقهاء  من  واحد  كل  فان  متعددة،  مرات  الحكم  استفادة  في  عليه  درج  كان  الذي 



13جتهاد ماضيه وحاضاال

أصبحت له في الاستدلال صور متكررة متشابهة، تصدر عن مقدمات كلية تتعلق بما 
يعتمد لديه من الأدلة وما لا يعتمد وما يوصل من المسالك إلى ربط الحكم بدليله 
وما لا يوصل، ومن اشتراك تلك المقدمات الكلية ينشأ ما بين الفتاوى الصادرة عن 
الفقيه الواحد من التقارب في المدارك، وان تباعدت في مواضيع الأحكام. والى ذلك 
أيضا يرجع السبب في اختلاف الفقيه عن الفقيه في الحكم الذي يفتي به كل منهما في 
الصورة الواحدة، اختلافا يشعر بان لكل وجهة، ومع ذلك لم يكونوا يوضحون هذه 

الاختلافات الأصلية ولا يضبطونها.
واتصلوا  التابعين،  طبقة  وهي  بعدهم،  التي  الطبقة  من  الناشئون  جاء  فلما 
الأدلة  في  بأصولهم  متأثرين  أنفسهم  ووجدوا  بهم،  وتخرجوا  بهم،ومارسوهم، 
والاستدلال، بدؤوا يحسون بما بين بعضهم وبعض من اختلاف الأصول الاستدلالية، 
تستند إليه اختلافاتهم في الفروع الفقهية، واحسوا بان هذا الاختلاف الأصلي واضح 
بين بالنظر إلى اختلاف الأمصار وانطباع الفقه في كل مصر بطابع يرجع إلى تسلسل 
الطريقة التي درج عليها فقهاء الصحابة من أهل مصر في أخلاقهم وخريجيهم، من 
الزبير،  بن  عروة  التابعين:  من  المدينة  فقهاء  فكان  نفسه.  المصر  في  التابعين  فقهاء 
والقاسم بن محمد، وسليمان بن يسار، ونافع،وغيرهم، على طريقة فقهاء الصحابة 
بالمدينة، عائشة، وزيد بن ثابت، وعبد االله بن عمر. وكان فقهاء التابعين بمكة: مجاهد 
طريقة  على  بالكوفة  وشريح  علقمة  وكان  عباس.  ابن  طريقة  على  وعطاء،  وعكرمة 
فقهائها من الصحابة: معاوية ومعاذ بن جبل وغيرهما. وكان يزيد بن أبي حبيب بمصر 

على طريقة فقيهها من الصحابة: عبد االله بن عمرو
ثم لما ادركت طبقة فقهاء التابعين هذه طبقة أخرى، تخرجت بهم كما تخرجوا 
هم من قبل، بفقهاء الصحابة، وتمرسوا بهم، ووقفوا على طرائقهم في الاستدلال، 
وقارنوا بين فتاويهم وفتاوى من قبلهم من فقهاء الصحابة، وعرفوا أماكن الاختلاف 
تقدير  في  اختلاف  من  وراءه  ما  إلى  يومئ  اختلافا  الفتوى،  في  الأمصار  فقهاء  بين 
المدارك وطرق الاستنباط منها، رجعوا إلى الفتاوى يستقرئونها ويردونها إلى أدلتها، 
لأنواع  كلية  ضوابط  والأصول  للفروع  الشامل  الاستقراء  ذلك  من  ويستخرجون 
الأدلة، وأوصافا تفصيلية لطرق الاستدلال التي نشئوا عليها، وتفقهوا بها، واطمأنوا 
إلى صواب نتائجها في الأحكام فإذا كل مركز من تلك المراكز الفقهية، أو الأمصار، 
يستقر فقهه على علم يصبح الفقيه المرجوع إليه، وإذا الفقيه ينتصب معربا عن الأصول 



14 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

فيها....فبرز  لها، مجادلا  محتجّا  عليها  مبرهنا  بالاستقراء  استنبطها  التي  الاجتهادية 
بذلك الفقه المتسلسل في كل مصر من الأمصار من لدن الصحابة رضوان االله عليهم، 

في فقيه انقلب الفقه بين يديه مذهبا كليا بعد أن كان أقوالا جزئية.
مالك  الخمسة:  الأمصار  فقه  فيهم  تمثل  الذين  الخمسة  الأئمة  هؤلاء  وكان 
بالمدينة، والشافعي بمكة، وأبو حنيفة بالعراق، والأوزاعي بالشام، والليث بن سعد 
الجملة:  على  متعاصرين  كانوا  فقد  التفصيل،  على  يتعاصروا  لم  ان  وهم  بمصر. 
فأبو حنيفة وهو اسبقهم وفاة عاصر مالكا والأوزاعي والليث، وأحدثهم سناّ، وهو 
الشافعي، عاصر مالكا والليث، ففي معاصرة الشافعي لمالك ومعاصرة مالك لابي 
التعاقب  بينهم جميعا، وكانت حياتهم على  حنيفة، يتحقق معنى المعاصرة الجملية 
مالئة للقرن الثاني: فقد ولد أبو حنيفة آخر القرن الأول، وتوفي الشافعي أوائل القرن 
الأصلية  القواعد  وضع  في  ببعض  بعضهم  واتصال  بتعاصرهم  فاشتركوا  الثالث، 
حيث  من  الفقيه  ترتيب  إلى  وانتهوا  استقرائه  وبحسب  طريقته،  على  كل  للاجتهاد 

الاستدلال على مراتب: 
الذي لا يحتاج  بالضرورة  المعلوم  الذي هو فوق الاستدلال، وهو  الفقه  أعلاها 

للاستدلال عليه، ولا مجال للاجتهاد فيه، لأنه التحق بالمعلوم الضروري.
المرتبة الثانية: الفقه المستنبط من ادلة لم يختلف واحد من المجتهدين عن الآخر 

في كونها ادلة وفي كون نتيجتها ذلك الحكم.
المرتبة الثالثة: الفقه المستنبط من ادلة مختلف في اصل دلالتها، مثل عمل أهل 
المدينة وسد الذرائع عند المالكية، والاستحسان وقول الصحابي عند الحنفية، أو من 
ادلة متفق عليها في الاصل: هي الكتاب والسنة والاجماع والقياس، مع الاختلاف 
المفهوم من  بها، كاختلافهم في  التفصيلي في شروطها ومفادها، ومبلغ الاستدلال 
الكتاب، وفي العمل بالحديث المرسل، وفي أن الاجماع خاص بالصحابة أو شامل 
لمن بعدهم، ويستدل بالسكوتي منه اولا، وفي شروط القياس ومسالك العلة والفرق 
بين الجلي منه والخفي. كما رتبوا الفقه من حيث الأحكام على مراتب أيضا: اعلاها 

الضروري، ويليها المجمع عليه، ويليها المختلف فيه.
وكان هذا الدور الذي انتهى إليه الفقه في القرن الثاني دور استقرار المذاهب على 
الحقيقة، لأن الاجتهاد قبله كان افتاء في الفروع، بدون اعراب عن قواعد ادلتها، فجاء 



15جتهاد ماضيه وحاضاال

هذا الدور بابراز القواعد والاعراب عنها، والكشف عن مناهج الفقهاء في اجتهادهم، 
فكان ابرازا للمذاهب وتأصيلا لها.

وقد عاصر هؤلاء الفقهاء الخمسة فقهاء كثيرون، منهم من  لم يتكلم في الأصول، 
فلم يبرز باجتهاده مذهبا، وان كان حظه من الخلاف الفقهي قويا، مثل سفيان الثوري، 
وسفيان بن عينية، وابن أبي ليلى، وعبد االله بن المبارك. ومنهم فقهاء آخرون اتصل 
عملهم الفقهي بأصول خارجة عن قوانين الاجتهاد راجعة إلى مسائل مما افترق فيه 
المسلمون فرقا بخلافات اعتقادية أو غيرها، مثل زرارة بن اعين من الامامية، وجبير 
بن غالب من الشراة، فكان الاختلاف في الأصول النظرية التي فرقت الفرق حجابا 

دون بروز قواعدهم الاجتهادية.
وكان هذا العمل التأصيلي يتجلى في الرسائل التي دارت بين بعض الأئمة وبعض، 
وفي محاوراتهم ومناظراتهم واستدلالاتهم وردودهم التي تضمنت اخبارها الكتب، 
كما تضمنت نصوص رسائل منها، حتى جاء الإمام الشافعي فكتب رسالته العظيمة، 
وشرح فيها اصناف الأدلة، وكيفية الاستدلال، الصحيح منها في نظره وغير الصحيح، 
وبرهن وناقش واحتج، فاكتمل برسالته بروز معنى الاجتهاد وأصوله، ومناحي اتفاقه 

واختلافه، وتكون بها علم أصول الفقه.
الرابع،  القرن  واوائل  الثالث  القرن  في  الفقهاء  من  طبقة  جاءت  بعد هؤلاء  ومن 
منهم من استمر سائرا على منطق الاجتهاد المطلق، فلم يقلد في أصول ولا فروع... 
اما مع الامساك عن البحث في الأصول مثل أبي ثور ومحمد بن جرير الطبري، وإما 
مع البحث في الأصول مثل احمد بن حنبل فقد كون احمد مذهبا مناظرا للمذاهب 
المتقدمة من حيث الاختلاف في الأصول، فخالف في حجية اجماع غير الصحابة 
وفي مفاد الخبر الواحد، فقال انه يفيد اليقين لا الظن، ومثل داود بن علي الاصفهاني، 

اذ التزم الظاهر فعطل دلالة التأويل وعطل القياس الخفي.
ومن فقهاء هذه الطبقة في القرن الثالث واوائل القرن الرابع، من تقلدوا المبادئ 
الاصلية التي وضعت في القرن الثاني، فتوزعوا بين المذاهب، منتسبين إليها، ملتزمين 
أصولها، لكن بدون تقليد في الفروع، بل باعتماد على النظر التوجيهي في كل مسألة 
المذاهب الاولون في  أئمة  به  قال  ما  السير على  التزام  الفتوى، مع  تنزل من مسائل 



16 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

الأدلة وشروط الاستدلال وكيفياته، فكونوا بذلك صورة جديدة في الفقه، لم تنزل 
عن حد الاجتهاد، وان لم تنته إلى غايته.

فكان من أصحاب أبي حنيفة امثال: أبي يوسف ومحمد وزفر والحسن بن زياد، 
ومن أصحاب مالك: ابن نافع وابن الماجشون وابن القاسم واشهب، وعلي بن زياد 
والمزني  والبويطي  الزعفراني  الشافعي:  أصحاب  ومن  وامثالهم،  يحي،  بن  ويحي 
والربيع ويونس، فكان هؤلاء جميعا وامثالهم ممن لا يكاد يحصى، مجتهدين مفرعين 
غير مؤصلين ابتدأ بهم معنى تقليد الفقيه للفقيه الذي برزت به صورة المذاهب في 
معناها الالتزامي الاتباعي. وسرعان ما التحق بهم في القرن الرابع متبعون للمذهبين 
المتأخرين: الحنبلي والظاهري، فسلكوا مسلك سابقيهم في الانتساب إلى المذهب 
والاخذ بأصوله، مع حرية الاجتهاد في تقرير الأحكام المتعلقة بالوقائع، ومع السير 
الاجتهاد  انقطع  يومئذ  ومن  التزموه،  الذي  الاصلي  المنهج  على  الاستدلال  في 

المطلق، فهل نستطيع أن نقول: أن باب الاجتهاد اغلق في القرن الرابع؟ 
الحق اننا إذا نظرنا إلى الاجتهاد، في اكمل معانيه، واسمى مبالغه، وهو الاجتهاد 
التاصيلي الذي شاع في القرن الثاني والثالث، فإننا لا نشك في أن بابه قد انغلق بالفعل 
– وان اعتبر مفتوحا- لم يدخله داخل من بعد، إذا تمسكنا  منذ القرن الرابع، أو انه 
بالنظرية التي تمسك بها جمهور العلماء المحققين من المتقدمين والمتأخرين من أن 
باب الاجتهاد لم يغلق، وقد قال استاذنا الاكبر المرحوم الشيخ محمد الخضر حسين: 

»دعوى أن باب الاجتهاد مغلق لا تسمع إلا بدليل ينسخ الأدلة التي انفتح بها اولا« 
وقد اصطلح علماء الأصول منذ القرن الخامس على أن معنى الاجتهاد اوسع من 
ذلك، فجعلوا الشروط التي قرروها للاجتهاد خاصة بالمجتهد المطلق. ولكن الذي 
المذاهب  تاريخ  في  ويتأمل  الاجتهاد،  درجات  عليها  رتبوا  التي  المراتب  في  يتأمل 
والفقهاء الذين تعاقبوا في كل مذهب على مر القرون ويقابل هذا بذاك، يتبين له أن 
الاجتهاد لم يزل متنازلا متضايقا متصاغرا، قرنا فقرنا، لا تاتي طائفة من الفقهاء إلا 

والتقليد اغلب عليها منه على التي قبلها.
فإذا كان الفقهاء الذين اتوا اثر ائمة المذاهب مجتهدين في الفروع، أو مجتهدين 
تتبع  من  يتبين  كما  الأحكام،  بوضع  مستقلين  كانوا  فانهم  سموهم،  كما  مقيدين 



17جتهاد ماضيه وحاضاال

الخلافات داخل المذاهب: فقد اختلف أبو يوسف ومحمد صاحبا الإمام أبو حنيفة 
عنه، حتى قيل: انهما لم يتواردا على موافقته إلا في مسائل معدودة عد القلة.

وفي المذهب المالكي يقل أن توجد مسالة لم يجر فيها خلاف بين الإمام وبين 
واحد أو جماعة من أصحابه. فليس اجتهاد أهل التفريع، أو المقيدين تخريجا على 
نصوص ائمتهم، كما يقول الشيخ السيكي، بل إنما كانوا يرجعون إلى ادلة الشريعة 
الاصلية إلا انهم يتقيدون بالجري على طريقة امامهم في الاستدلال ومراعاة قواعده 

وشروطه فيه، كما حققه ابن قاسم في »الايات البينات« 
ولكن الذين جاؤوا من بعدهم من منتصف القرن الرابع إلى أواخر القرن الخامس 
اتفاقها واختلافها،  الاقوال، وتدقق محال  الفقه احصاء  في  الذين جعلوا همهم  هم 
والتخريج عليها فيما لم تشمله من المسائل .. وهذا شأن الكرخي والطحاوي – من 
وابو  والمروزي  المالكية-  من  زمنين-  أبي  وابن  زيد  أبي  وابن  والابهري  الحنفية- 
حامد الاسفراييني وابو اسحاق الشيرازي – من الشافعية- والخرقي- من الحنابلة- 
مجال  لا  تماما،  مقلدين  فكانوا  التطبيق«  »أهل  نسميهم  أن  يصح  ممن  واضرابهم 

للتأويل فيه.
ولما جاء الذين من بعدهم وجدوا اقوالا مدونة كثيرة، مختلف بعضها عن بعض، 
»مجتهدي  سموا  الذين  هم  وهؤلاء  والاختيار،  والترجيح  بالفحص  عليها  فاقبلوا 
الفتيا« ونسميهم »أهل التنقيح« الذين ملأوا القرنين السادس والسابع، لا يحدثون في 
الفقه قولا جديدا ولو تخريجا، ولكنهم يعللون ويحتجون ويناقشون وينصرون قولا 
على آخر، لقوة سنده، أو قوة دليله، أو ملاءمته لأحوال الناس في ذلك العصر مثل: 
الكاساني وقاضي خان والمرغيناني وابن رشد والمازري وعياض والغزالي وابن أبي 

عصرون.
وقد ادى هذا الاختيار إلى نهاية ضيق المذاهب، لأن ما كان فيها من سعة بالخلاف 
المرجحة، ووضعت  الاقوال غير  فالغيت  واقتصار،  اختصار  إلى  ادى  قد  الداخلي، 
الكتب المختصرة على قاعدة الاكثار من المسائل، والاقتصاد في الالفاظ، والاعراض 
التنقيح، وعلى  به رجال  اخذ  الذي  بقول واحد هو  في مسألة  الأدلة، والاكتفاء  عن 
بها دور جديد،  فتح  التي  المختصرات  في  المذاهب من جديد  المنهج دونت  ذلك 
يصح أن يسمى »دور تقنين« ابتداء بـ »الوجيز« للغزالي وهو المقتدى به عندهم، ثم 



18 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

السابع والثامن إلى الآن: أعني  القرن  التي لم تزل ملتزمة منذ  استقرارا على الكتب 
»المنهاج« للنووي، و«مختصر ابن الحاجب: ثم »مختصر خليل« و«الكنز« للنسفي. 
ولقد كان من الفقهاء، في هذه الادوار الثلاثة، من لا يساير هذا الاتجاه، وينعى على 
التيار  هذا  وجه  في  موقفه  اتضح  من  أوّل  ولعل  بالتقليد،  ويندد  المذهبي،  التعصب 
على مبدأ انصبابه هو القاضي أبو بكر بن العربي الاندلسي في القرن السادس فاوسع 
أهل عصره وخاصة أهل قطره، ملامة على التقليد، وتعييرا بالجهل والقصور، لا سيما 
في كتابه »العواصم من القواصم«)))، ولم تزل تلك الدعوة مترددة متجاوبة بين افراد 
تغمرهم غلبة التقليد، وتعصف بهم رياح التعصب والالتزام، فجاء ابن رشد الحفيد 
في أواخر القرن السادس يحاول أن يوسع بكتابه »بداية المجتهد ونهاية المقتصد« ما 
ضيقت كتب عصره من الفقه، فلم يقم الناس له كبير وزن، ولم يعيروه عظيم اهتمام، 
بن  الدين  وتقي  السلام،  عبد  بن  الدين  عز  الشيخان  بمصر  السابع  القرن  في  وظهر 
دقيق العيد، فأظهرا في علمهما وكتابتهما نزعة إلى الاجتهاد والاستدلال، ولكنهما 
العربي، وجاء في  ابن  التقليد، كما فعل  بالعيب على  لم يدعوا إلى ذلك، ولا جهرا 
المالكية  اخذ  اللذين  والالتزام  بالضيق  فتبرّم  بتونس،  عرفة  ابن  الإمام  الثامن  القرن 
وجه  في  وينظر  القديمة  الدواوين  من  المتروكة  الاقوال  يجمع  فرجع  انفسهم  بهما 
تشهيرها وترجيحها، نظرا قد ينتهي به إلى اختيار خلاف ما اختاروا، والاحتجاج لغير 
ما احتجوا له فلم يعتبر ذلك في أوّل الأمر إلا تفقها لا فقها، وبقي مقصورا على مجال 
الدراسة والتحرير. ولكن تلاميذ ابن عرفة هم الذين جهروا بمتابعة طريقته، وعملوا 
بها في اقضيتهم، ورسائلهم، وفتاواهم، فاعتمدوا تحقيق المناط وعدلوا عن كثير من 
المأخوذ به عند المالكية إلى اقوال كانت مستضعفة، أو آراء لم تعرف في المذهب 

من قبلهم.
ناجي  وابن  الحفيد،  مرزوق  وابن  البرزلي  التاسع  القرن  في  التفقه  بهذا  فبرز 
فاعتنوا  وفاس،  تلمسان  في  الفقهاء  به  واخذ  باسرها،  المغربية  البلاد  في  واشاعوه 
به في  بما جاء  اقضيتهم ورسائلهم وفتاويهم  المتأخرين، وحرصوا على جمع  بآراء 
الزقاق في »اللامية«، والسجلماسي في »العمليات العامة« والونشريسي في »المعيار« 
والشيخ محمد عظوم في »الرسائل« ثم الشيخ قاسم عظوم في مجموع فتاويه، مما 

يتبين في جميعه مبلغ التطور الذي جرى في المذهب المالكي منذ القرن الثامن.
)))  طبع في الجزائر سنة 1346 هـــ



19جتهاد ماضيه وحاضاال

وفي تلك الحقبة نفسها كانت قد ظهرت في الشام دعوة شيخ الإسلام ابن تيمية 
إلى الاعتصام بالسنة، والعدول عن مذاهب المتأخرين إلى مذاهب السلف، ومقاومة 
التقليد، وافتى في فتاواهم  البدع التي حملت على الدين، واظهر على الانكار على 
التي سلك في كثير منها مسلك النظر المستقل على طريقته السلفية. ولكن عمله كان 
ابن  بالفروع. وتاثر بدعوته تلاميذه، واخصهم الشيخ  الدين منه  اشد مساسا بأصول 
القيم، الذي شن الغارة على التقليد واشاد بالاجتهاد، وابدع في الغوص على اسرار 
الشريعة، ومدارك الأحكام، واخذ في فتاويه بطريقة النظر في الأدلة، وقلة الاعتداد 

بما التزم المتأخرون من مذاهب.
ولمع في مصر شهاب شيخ الإسلام ابن حجر العسقلاني بسعة النظر في المذاهب 
ومداركها، والسمو إلى الانصاف بينها، وتحقيق مناط الأحكام، وسرت طريقته في 
تلاميذه، وخاصة الإمام جلال الدين السيوطي، الذي استقل بالفتوى استقلالا بعيد 
المدى، واشتد في مناظرة المقلدين، وشنع على التقليد، ونبه إلى »أن الاجتهاد في 
كل عصر فرض«، وسرت انوار طريقته ودعوته في اشعة شمس الأزهر الضاربة في 
المذاهب  فقهاء  بها رجال من  وتاثر  العالم الإسلامي،  في  والقاصية  الدانية  الأقطار 
كلها، وكان لها في المذهب الحنفي صدى قوي، في القرن العاشر والقرن الحادي 
»والفتاوى  الرملي«،  الدين  السعود، و«فتاوى خير  أبي  عشر، يُحس في معروضات 
على  الابقاء  من  كلها  فيها  ما  على  زيب«  »اورنك  السلطان  جمعها  التي  الهندية« 

الالتزام المذهبي.
رجال  من  والمغرب،  بالمشرق  عشر،  والثالث  عشر  الثاني  القرنان  يخل  ولم 
يتطلعون في تحاريرهم الفقهية وفتاويهم إلى السمو عن منزلة النقل من الكتب إلى 
منزلة التحرير والتخريج إلى حد محدود: مثل التسولي، والرهوني في المغرب، وبيرم 
اثنين ارتفعا ارتفاعا  التميمي بتونس، وابن عابدين بالشام. ولكن  الثاني، واسماعيل 
فائقا إلى مقام الاجتهاد: اولهما من الهند وهو ولي االله الدهلوي، وثانيهما من اليمن 
وهو الإمام محمد بن علي الشوكاني، فهذان هما اللذان استقلا بالنظر في المسائل 
استقلالا تاما شاملا، وجددا معاني الأصول، ومعاني الأحكام، لا سيما ثانيهما الذي 
توفي في اوائل القرن الماضي: فلقد ترك من بين كتبه المهمة شاهدين زكيين في كتاب 
»نيل الاوطار« وكتاب »ارشاد الفحول«. على انه قد ارتقى إلى مقام النظر في الأدلة، 
الدليل وان له في  إليه  اداه  الفقه إلا بما  والاستنباط منها، وانه لم يقل في مسألة من 



20 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

كتب  عليها  بنيت  التي  الاصلية  الاجتهادية  الانظار  تساوي  انظارا  ومناهجها  الأدلة 
أصول الفقه.

دولهم،  فتساقطت  شديدا،  ضعفا  عشر  الثالث  القرن  في  المسلمين  امر  وضعف 
وغلبوا على امرهم في عقر ديارهم، وغزتهم المسيحية بقواها: المدنية، والسلطانية، 
والفكرية، والصناعية، فصبغت حياتهم في عامة نواحيها بصبغ الحياة الاروبية، وبعد 
واقعهم عن صور الأحكام الفقهية التي يدرسونها، ويقضون بها، ويفتون، وانطلقوا 
سادرين، في حياتهم الجديدة، حيارى تائهين، يشعرون بان سيرهم في حياتهم العامة 
على غير هدى دينهم، ولكنهم لا يستطيعون أن يردوا امرهم إليه، فدخلت القوانين 
غير الإسلامية يقضى بها في بلاد الإسلام، واقيمت المعاملات الداخلية والخارجية 
على غير ما يدين المسلمون به من صور علائقهم مع بعضهم بعضا، وعلائقهم مع 
أنفسهم،  من  يتحسسون  فبدأوا  الشنيع،  الوضع  هذا  آلام  عليهم  والحت  غيرهم. 
محاولات  وظهرت  فيه.  هم  الذي  الكرب  لتفريج  الوسائل  التماس  على  ويعملون 
عملية لتقوية الشوكة، وإصلاح الدولة، فلم تزدهم إلا خبالا، حتى ظهرت في أواخر 
بها  نادى  التي  التجديدية الإصلاحية،  الدعوة  الحاضر  القرن  واوائل  الماضي  القرن 
الرجوع  إلى  بالمسلمين  اهابا  اذ  الدين الافغاني، والشيخ محمد عبدة.  السيد جمال 
لهم  يكون  ما  وعملا،  اعتقادا  الدين،  فهم  حسن  من  يتخذوا  وان  الحق،  دينهم  إلى 
دريئة دون الدمار الحق الذي كان يهدد وطن الإسلام، واتجهت هذه الدعوة وجهة 
كلامية اصلية في أوّل امرها: تشرح العقيدة، وتبين أسباب قوة المسلمين بها، وتوقف 
ارتباط احتلالهم باختلالها، وتنبه إلى مقام العلم والعقل من الدين، وتوضح أن الدين 
مناط الرشد الخلقي، والتمدن الاجتماعي، كما جاء ذلك كله في دستور هذه الدعوة، 
الدعوة  اتجهت  ثم  للشيخ محمد عبده.  التوحيد«،  وعماد حركتها، ألا وهو »رسالة 
المنار«،  انشاء »مجلة  إلى المساس بمسائل الأحكام والاجتهاد فيها، ولا سيما بعد 
وصدور الفتاوى التي اشتهرت بها »المنار« واشتهر بها اسم الشيخ محمد عبده في 

الاثر الفقهي.
وإذا كان الشيخ محمد عبده قد نظر إليه بعين النظر إلى المجتهدين، فانكر عليه 
بذلك المنكرون واثنى عليه المثنون، في حديث الفتوى الترنسفالية، وفتوى التامين، 
وفتوى صندوق التوفير، وما جاء من اشباه ذلك في دروسه وتقاريره، فانه لم يصرح 

بالدعوة إلى الاجتهاد، ولا حام حولها.



21جتهاد ماضيه وحاضاال

تلميذه  هو  إنما  السلفية-  الطريقة  نحو  على   – الاجتهاد  مسألة  اثار  الذي  ولكن 
الشيخ محمد رشيد رضا، فهو الذي عالج كثيرا من المشكلات الفقهية: مثل مسألة 
الاحوال  قوانين  به  تاثرت  مما  ونحوها،  والعدة  الطلاق  ومسائل  الزوجات،  تعدد 
الشخصية التي صدرت في أكثر البلدان العربية. فلم تزل مشكلة الاجتهاد مطروحة 

على بساط البحث، وبين الاخذ والرد إلى اليوم، من ستين سنة أو تزيد.
هذا هو مجمل قضية الاجتهاد: في اطوارها وصورها ومشاكلها، من عهد الرسول 

صلى االله عليه وسلم إلى يومنا الحاضر.
وانه ليصح لنا أن نتساءل بعد هذا العرض: هل انقطع الاجتهاد؟ أو استمر مطردا؟ 
فإذا كان قد انقطع، فماذا نعني بتجديده؟ والام نهدف من ذلك؟ وان كان لم ينقطع 

فما الذي نشكوه من امرنا اليوم؟ وما هو السبيل إلى علاج ما نشكو؟
وان وضع هذا السؤال المفرع- في خاتمة المطاف- ليعود بنا إلى ما كنا عرجنا 
عليه: من مسألة صور الاجتهاد ومراتبه، التي تقبلها وقال بها أكثر علماء الأصول، ولقد 
احسن ضبطها وتلخيصها أبو اسحاق الشاطبي في كتاب الاجتهاد من »الموافقات«: 
اذ جعل الاجتهاد على مراتب: منها ما يمكن أن ينقطع ومنها ما لا يمكن أن ينقطع، 
وقد بين الاجتهاد الذي لا يمكن أن ينقطع، وهو من تحقيق المناط بما هو حاصل بعد 
ثبوت الحكم بمدركه الشرعي، وهو راجع إلى ادخل جزئيات القضايا تحت الحكم، 
لا ادخال جزئيات الأحكام تحت الدليل، فليس هو من الاجتهاد الذي نقصده، وإنما 
هو عمل القاضي في تنزيل الحكم المدون على القضية النازلة، والمفتي المقلد عندما 
يبين انطباق حكم مقرر من قبل على الصورة المسؤول عنها، وقد صرح ابن القاسم 

في »الايات البينات« بان صاحب هذه المرتبة ليس من الاجتهاد في شيء.
وإنما الصور التي فوق هذه، مما جعله الشاطبي قابلا للانقطاع، فهي محل بحثنا، 
الفقهاء، ولكنا  بتنازل متتابع درجة فدرجة عند جمهرة  انقطعت  انها  التي راينا  وهي 
تدافع في كل عصر  قلة  الفقهاء، لوجود  التنازل لم يشمل جميع  أيضا أن ذلك  راينا 
درجات  المجتهدون  اعتبر  بمقتضاه  والذي  الاكثرين،  على  اتى  التي  التنازل  حكم 
التي  هي  المطلق،  الاجتهاد  درجة  وهي  العليا،  فالدرجة  الأصوليون:  بينه  ما  على 
ايقنا بانقطاعها وتعطل سبيلها منذ الف سنة، وما أمكننا أن نجد بعد القرن الرابع من 
بلغ إليها، على كثرة ما تطلع الناس إلى مقام الاستقلال في الاستدلال، لأننا وجدنا 



22 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

قصارى ما بلغ إليه البالغون اختيارا لقول من بين اقوال- على طريقة الانصاف- أو 
رجوعا إلى دليل لاستنباط حكم لم يستنبطه واحد من السابقين، لكن على المناهج 
التي كانوا قد سلكوها من قبل للاستدلال. واعجب ما في ذلك أن الذين دعوا إلى 
لم  اجتهادا،  الناس عليهم  بما عدوه، وعده  واتوا  القدماء والمحدثين،  الاجتهاد من 
يكونوا فيما اتوا إلا في المراتب الدنيا من مقدمات المجتهدين، فهل زاد الواحد منهم 
أو  مذهبه؟  غير  لمذهب  الانتصار  أو  معدودة؟  مسائل  في  بالفتوى  الاستقلال  على 

لقول متروك أو ضعيف أو مرجوح؟
العلماء  وان  بالفعل،  حصل  قد  بامكانه  الشاطبي  قال  الذي  الانقطاع  أن  فالحق 
والعامة من المسلمين قد قنعوا بحالة انقطاعه، ولم يحدث لهم اختلالا في امرهم، 

ولا اضطرارا، كالذي نحن فيهما اليوم.
الفردية  الحياة  اوضاع  أن  إلى  راجعا  الحقيقة-  –في  الاكتفاء  هذا  كان  وإنما 
الحركة  ظهرت  أن  إلى  المطلق  الاجتهاد  انقطع  أن  منذ  استمرت  قد  والاجتماعية 
الإصلاحية الحديثة صدر القرن الحاضر، متحدة أو متقاربة جدا، في عامة مقوماتها 
فكانت التقادير والاعتبارات التي اخذ بها الفقيه في القرن الثالث والقرن الرابع باقية 
بعينها، لا يستطيع فقيه في القرن الثامن أو التاسع أن يأخذ إلا بها، وإذا كانت صور 
إلا  يكون  لا  الدليل  إلى  بها  الرجوع  فان  متشابهة  بقيت  قد  النازلة  الحوادث  تقدير 
من الطرق التي رجع إلى الدليل منها عند المتقدمين، فيكون تشابه الحوادث قاضيا 
بالفقيه  يدفع  دافع  تكون  يتهيأ  لم  فذلك  الاستدلال.  وتقارب مسالك  الأدلة،  بتشابه 
التي تعرض  أكثر الصور  النظر في الأدلة ومسالك الاستدلال، بحيث اصبحت  إلى 
لحياة الناس بعد استقرار المذاهب وتمام التفريع فيها سابقا حدوثها تقرير الحكم لها 
إذا اكد الفقيه ذهنه بوضع حكم لها لم ينته به كده إلا إلى تحصيل الحاصل، وقد نقل 
عن إمام الحرمين انه قال: »يبعد أن تقع مسألة لم ينص عليها في المذهب ولا هي في 
معنى المنصوص ولا مندرجة تحت ضابط فتبقى المسائل القليلة، التي لا تبعد كثيرا 
عن اخواتها مجالا لعمل التخريج أو الترجيح. ولذلك فان تعطل الاجتهاد المطلق، 
وتنازل الاجتهاد في المراتب لم يكن فيما قبل القرن الثالث عشر إلا نقصا عمليا يحق 

لمن شكوا منه أن يشكوا، لكن لم يترتب عليه خلل اجتماعي«



23جتهاد ماضيه وحاضاال

اصبحت  بحيث  تاما  انقلابا  انقلبت  الاوضاع  فان  الآخرين  للقرنين  بالنسبة  أما 
المسائل المدونة في كتب الفقه قليلة النظائر في الحياة العملية الحاضرة، وذلك هو 
الذي جعل مشكلة الاجتهاد مصورة في يومنا  الحاضر بما لم تتصور به في القرون 
الغابرة ولا يمكن أن تتصور به، فقد اصبحت مظهرا لانعزال الدين عن الحياة العملية، 
واندفاع تيار الحياة بالامة الإسلامية في مجرى الهوى، الذي ما جاء الدين إلا ليخرج 
للاحوال  قوانين  تلفق  أن  الإسلامية  الدولة  استطاعت  فإذا  داعيته.  عن  بالمكلفين 
الشخصية تستمد من المذاهب المختلفة، نصا أو تخريجا فاين هي من بقية القوانين 
إلى  والداعون  الأحكام  في  والباحثون  للشريعة  الدارسون  واين  والخاصة؟  العامة 
الاجتهاد فيها من مبالغ الدراسات الاجتماعية والاقتصادية والقانونية التي تطفح على 
بلاد الإسلام بكل نظام اجنبي مستعار، دخيل على الملة، غريب على الدين؟!ولقد 
تتنزل  اكثرها  إلى مسائل جزئية  الباب راجع  أن كل ما سبقت محاولته في هذا  راينا 

بمراتب عن مرتبة الاجتهاد المطلق الذي تكلمنا على انقطاعه.
الشريعة  »مقاصد  كتابه  في  عاشور  بن  الطاهر  محمد  الشيخ  والدنا  قال  ولقد 
الإسلامية«: »لقد اشتدت الحاجة إلى اعمال النظر الشرعي والاستنباط والبحث عما 
هو مقصد اصلي للشارع وما هو تبع، وما يقبل التغيير من اقوال المجتهدين وما لا 
يقبله«. وبين أن الطريق إلى ذلك هو جمع مجمع علمي يحضره من اكابر علماء كل 
قطر إسلامي على اختلاف مذاهب المسلمين ليبسطوا بينهم حاجات الامة ويصدروا 

فيها عن وفاق فيما يتعين عمل الامة عليه.
فها هو حاضر الاجتهاد اليوم بين يدي هذا المجمع الجليل، فاي طريق هو سالك 

إلى تحقيق ما لم يزل ينادي به المصلحون الصادقون في امر الاجتهاد؟ 
ان الطريق الاقوم إلى تحقيق تلك الغاية إنما هو الشروع في عمل علمي صحيح، 
يبنى- قبل كل شيء- على أن الذي يراد بعثه أو تجديده إنما هو اجتهاد حق، وليس 
نقضا للاجتهاد أو عبثا فيه. وذلك بتبصير الباحثين بان الاجتهاد حركة عقلية في أحكام 
الدين المشروعة لمصالح الامة، كما بيناه أوّل البحث، وليس الاجتهاد مجرد حركة 
عقلية تتجه مباشرة إلى المصالح، فنصوص الوحي هي مادة الاجتهاد الأولى، ومنها 
تستمد القواعد التي تكون مباني للانظار المتحرية تطبيق الدين على حياة العصر، بما 
الأدلة  الاستنباط من  وإذا كان  اليوم.  الامة  االله من مصلحة  مراد  انه  الظن  به  يترجح 
علم  وتضمنها  القدماء  فيها  بحث  التي  الاستدلال  مسالك  على  جهة-  -من  يعتمد 



24 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

أصول الفقه، فان تلك الجهة ليست إلا نصف أصول الشريعة فقط، كما بينه شهاب 
الدين القرافي أوّل كتابه في »الفروق«، وإما النصف الآخر فهو الذي ذكر القرافي انه 

لم يذكر منه شيء في أصول الفقه: وهي القواعد الفقهية الكلية.
ولعل مسالك الاستدلال المذكورة في أصول الفقه، الراجعة إلى مفاد الالفاظ، 
وما يعرض لها، وما يرجع إليها، لا تقتضي منا تجديدا كثيرا، وهي ليست الاهم من 
الآخر:  النصف  في  لنا  ولكن  الآخر.  للنصف  خادمة  الشاطبي  وقد جعلها  النصفين 
الثالثة من كتاب  المسألة  الشاطبي في  قال  القواعد، سبحا طويلا، لأنه- كما  نصف 
مبنية  المقاصد  الشريعة، وتلك  – مبني على فهم مقاصد  الاجتهاد في »الموافقات« 
على اعتبار المصالح، والمصالح معتبرة من حيث وضع الشرع، لا من حيث مطلق 

ادراك المكلف.
قال الشاطبي: »فإذا بلغ الإنسان مبلغا يفهم فيه عن الشارع قصده في كل مسألة 
من مسائل الشريعة وفي كل باب من ابوابها، فقد حصل له وصف هو سبب في تنزله 
– في كتاب  منزلة النبي صلى االله عليه وسلم في التعليم والفتيا« وقد خط الشاطبي 
واقتضاء  المصالح،  اعتبار  في  واضحا  منهجا  يدينا  بين  الموافقات-  من  المقاصد 
الشرع اياها، وطريق جلبها بالأحكام الشرعية، وان سبقه إلى الالمام بذلك الشيخ عز 
الدين ابن عبد السلام في مقدمة »القواعد« ونجم الدين الطوفي فيما كتبه في »شرحه 
على الاربعين نووية«، على حديث »لا ضرر ولا ضرار«)))وهو ما  ابرزه في عرض 
وتلخيص محكمين الاستاذ مصطفى زيد في رسالته التي احرز  بها درجة الاستاذية 
إلى  الشرع  قصد  التي  المصالح  مراعاة  على  وبناء  العلوم.  دار  كلية  من  الشريعة  في 

اجتلابها، بعد ضبطها وتفصيلها يقع تقرير القواعد الكلية التي نوه بشأنها القرافي.
فألف  الاربعة،  المذاهب  فقهاء  قديم من  بها من  الاعتناء  قد سبق  القواعد  وهذه 
فيها القاضي عبد الوهاب بن نصر البغدادي المالكي، في القرن الخامس، كتابا، سماه 
الدمشقي في  بن علي  تلميذه مسلم  لم نقف عليه، ولكن ذكره  والفروق«  »الجموع 
خزانة  في  له  مختصر  من  أو  منه  مخطوطة  نسخة  توجد  كتاب  وهو  »الفروق«  كتابه 
جامع الزيتونة الاعظم بتونس. وجاء عز الدين بن عبد السلام في القرن السابع فالف 
ابتناء الشريعة على جلب مصالح  القواعد، وطبق فيه جزئيات المسائل معنى  كتاب 
المكلفين. وتبعه تلميذه شهاب الدين القرافي فالف كتابه الشهير في »الفروق«، وابدع 

)))  ابن ماجة )2341 (، مسند احمد) 2867 (



25جتهاد ماضيه وحاضاال

فيه ما شاء.وألف في القرن الثامن زين الدين بن رجب الحنبلي كتابا في »القواعد«، 
المقري  أبو عبد االله  الكبير  رتبه على الابواب وفرع عنها جزئياتها وألف عالم فاس 

كتابا في القواعد الضابطة لأوجه الخلاف.
وفي القرن التاسع الف أبو العباس الونشريسي التلمساني كتابا سماه القواعد أيضا 
نجيم  بن  الدين  زين  الشيخ  العاشر  القرن  في  وألف  الخلاف.  لمسائل  معاقد  جعله 
من  استنبطها  الحنفي  للمذهب  أصولا  فجعله  والنظائر«،  »الاشباه  كتاب  الحنفي 

استقراء الجزئيات، وجعلها مدارا للاختلاف الاصلي بين المذهب الحنفي وغيره.
إلى  فيها  نظروا  انهم  إلا  القواعد  ابراز  في  ابدعوا  وان  جميعا،  الأئمة  وهؤلاء 
القرافي  مثل  فروعه:  وتناسب  المذهب  فمنهم من جعلها لضبط  الناحية الاخلاقية، 
وابن رجب، ومنهم من جعلها مرجعا لبيان مباني الاختلاف: مثل المقري الذي يقول 
في أوّل كتابه: »قصدت إلى تمهيد الف ومائتي قاعدة هي الأصول القريبة، لأمهات 
إلى  الهمة  به  سمت  من  عليها  يقتصر  أن  رجوت  والغريبة  المبتذلة  الخلاف  مسائل 
طلب المباني، وقصرت به الأصول عن الوصول إلى مكامن الفصول من النصوص 
انتهى بهم إلى قواعد خلافية بين المذاهب، فان  والمعاني«، فإذا كان استقرائهم قد 
هذا الاستقراء لو سلط عليه استقراء لأمكن أن يستخرج به من تلك القواعد الجزئية 
قواعد اتفاقية، تكون أصولا مشتركة بين المذاهب، ومبان عامة للفقه الإسلامي من 
حيث هو، وبذلك نسمو عن النظريات الظنية إلى القطعيات اليقينية كما يريد الشاطبي 
من أصول الفقه، ولعله لهذا القصد وضع كتاب »الموافقات« في مقابلة كتب الفروق.
إلى  بها  سما  ولكنه  القواعد،  هذه  وضع  الرابع  القرن  منذ  المروزي  حاول  وقد 
الاصل العالي، فجاءت قليلة مجملة، وهي الاربعة التي في خاتمة كتاب الاستدلال 
تجلب  »والمشقة  يزال«،  »والضرر  بالشك«،  يرفع  لا  »اليقين  الجوامع«:  »جمع  من 

التيسير«، »والعادة محكمة«.
والفروق،  القواعد  أصحاب  عليه  درج  الذي  النازل  التفصيل  بين  الوسط  ففي 
والاجمالي العالي الذي اعتصم به القاضي حسين، نجد القواعد الكلية القطعية، التي 
هي ملاك مقاصد الشريعة فنبعث بها النصف الثاني من أصول الفقه، ونجدد الاجتهاد 
الرشيد في افقه الأعلى، ونمكن للدين سلطانه على حياتنا بعد أن انفلتت عنه، والله 

المستعان.



26 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

الجسور الموصلة أو المعينة على الوصول 
للوحدة المنشودة والتعايش المرغوب)1(

))) بقلم فضيلة الشيخ عبد اللّه بن بيّة 

رئيس منتدي السلم ـ أبو ظبي

عامة والمجتمعات  الإنسانية  للمجتمعات  بالنسبة  ومكانتها  الوحدة  أهمية  إن 
الإسلامية خاصة، أمر أجمع عليه العقلاء والعلماء. والوحدة مفهوم إسلامي عظيم، 
الفردية  العلاقات  جميع  ويغطي  الإنساني،  الوجود  دوائر  جميع  بسماحته  يشمل 
الشعور  وحدة  الوحدة،  ودين  التوحيد  دين  هو  فالإسلام  والدولية،  والجماعية 

والشعائر.
تعالى:  قوله  ذلك  ومن  كثيرة  الوحدة  على  والحث  الألفة  تأصيل  في  الآيات  إن 
هَ وَرَسُولَهُ  قُوا﴾، وقوله سبحانه: ﴿وَأَطِيعُوا اللَّ هِ جَمِيعًا وَلََا تَفَرَّ ﴿وَاعْتَصِمُوا بحَِبْلِ اللَّ
وَلََا تَناَزَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ﴾. أي قوتكم وجماعتكم ونصركم. وقوله عز 
وقوله  الْبَيِّناَتُ«،  جَاءَهُمُ  مَا  بَعْدِ  مِن  وَاخْتَلَفُوا  قُوا  تَفَرَّ ذِينَ  كَالَّ تَكُونُوا  ﴿وَلََا  وجل: 

قُوا فيِهِ﴾ ينَ وَلََا تَتَفَرَّ سبحانه: ﴿أَنْ أَقِيمُوا الدِّ
فهذه أوامر بالاعتصام بحبل االله تعالى وإقامة دينه مقرونة بنواهٍ عن التفرق والنزاع 
مع التنبيه إلى النتائج الحتمية المتمثلة في الفشل الذي يعنى العجز عن الوصول إلى 

غاية هداية الخلق، وعمارة الأرض بالحق.

))) كلمة فضيلة الشيخ عبد االله بن بيّة في مؤتمر الوئام والسلام الذي عقدته رابطة العالم الإسلامي 
في مكة المكرمة 1445 هـ/2023 م



27ا والتعايش ة للوحدة المنشودلوصول على اةة أو المعينلالموص الجسور

والأمر بالوحدة هو في حد ذاته نهي عن التفرق، كما أن النهي عن الفرقة هو أمر 
بالوحدة، كما قرره الأصوليون: 

والأمر بالشيء عن الضد زجر == والنهي عن شيء بضده أمر
الأسس  هذه  من  الممتدة  جسورها  ولها  الجامعة،  أسسها  لها  الوحدة  هذه  إنّ 

والمؤدية إليها:
وأن  االله  إلاَّ  إلهَ  لا  أن  شهادة  التوحيد،  شهادة  هو  الوحدة  لهذه  الأول  فالأساس 

داً رَسُولُ الله. مُحَمَّ
فشهادة التوحيد هي المحطة الجامعة وهي أعلى درجات الوحدة التي تجمع كافة 
الطوائف والمذاهب الإسلامية على إله واحد، ورسول خاتم، وبهذه الشهادة تنبت 
شجرة الايمان، وعليها تبنى دعائم الإسلام، وبها ترجى النجاة في الآخرة، كما ورد 
اللَّهُ،  إَّلَّا  إلَهَ  لا  قالَ  مَن  القِيَامَةِ،  يَومَ  بشَفَاعَتي  النَّاسِ  أسْعَدُ   « الصحيح  الحديث  في 
هُ،  خَالصًِا مِن قَلْبهِِ، أوْ نَفْسِه«، وجاء في الحديث »يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَن قالَ لا إلَهَ إَّلَّا اللَّ
هُ، وفي قَلْبهِِ وزْنُ  وفي قَلْبهِِ وزْنُ شَعِيرَةٍ مِن خَيْرٍ، ويَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَن قالَ لا إلَهَ إَّلَّا اللَّ

ةٍ مِن خَيْرٍ«. هُ، وفي قَلْبهِِ وزْنُ ذَرَّ ةٍ مِن خَيْرٍ، ويَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَن قالَ لا إلَهَ إَّلَّا اللَّ بُرَّ
والأساس الثاني هو إقامة شعائر الإسلام الظاهرة التي يجتمع عليها المسلمون، 
كما جاء في الحديث الصحيح: »مَن صَلَّى صَلََاتَناَ واسْتَقْبَلَ قِبْلَتَناَ، وأَكَلَ ذَبيِحَتَناَ فَذلكَ 
تهِِ«. ففي هذا الحديث  هَ في ذِمَّ ةُ رَسولهِِ، فلا تُخْفِرُوا اللَّ هِ وذِمَّ ةُ اللَّ المُسْلِمُ الذي له ذِمَّ
تنبيه على أن »أمور الناس محمولة على الظاهر دون باطنها، فمن أظهر شعائر الدين 
الدين  أجريت عليه أحكام أهله ما لم يظهر منه خلاف ذلك«، كما ذكره الإمام بدر 

العينيفي تعليقه على هذا الحديث في عمدة القاري شرح البخاري.
إن هذا الحديث يعتبر أصلًا جامعاً وبرهاناً قاطعاً على استصحاب ظاهر أحوال 

الناس دون البحث في ضمائرهم ولا التفتيش عن سرائرهم.
فهذه هي الأسس الجامعة التي تنمو على ضفافها أزهار المحبة، وتنبثق من خلالها 

مَا الْمُؤْمِنوُنَ إخِْوَةٌ«. روح الأخوة الإسلامية: »إنَِّ
لكن كيف نصل هذه الأسس بجسور تجمع شمل الأمة وتلم شعثها؟

يمكن تصور عدد من الجسور الموصلة أو المعينة على الوصول إلى هذه الوحدة 
المنشودة والتعايش المرغوب.



28 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

الجسر الأول، أدب الخلاف وحسن التعامل مع المخالف، 
روي أن الامام أحمد كان يقول: )لم يعبر الجسر إلى خراسان مثل إسحاق، وإن 
الناس لم يزل يخالف بعضهم بعضاً(.إن الاختلاف من  كان يخالفنا في أشياء، فإن 
طبيعة الناس وفطرتهم، فلا زال البشر يختلفون في الإدراكات ويتباينون في التقديرات 

والأذواق وهكذا تختلف رؤاهم وتصوراتهم ومشاربهم ومصالحهم. 

أسباب الاختلاف:
ومعرفة أسباب الاختلاف يمكن أن تخفف من غلواء الخلاف، وتسهل الائتلاف، 

فإذا عرف السبب بطل العجب وارتفع الحرج. 
أن  السيد  ابن  عن  الشاطبي  فذكر  الأسباب،  هذه  حصر  في  العلماء  اجتهد  وقد 
أسباب الخلاف ثمانية وأكثرها يرجع إلى الألفاظ، ومنها ما يرجع إلى الثبوت كمسألة 
الرواية، ومسألة الاجتهاد والأقيسة. واعتبرها ابن رشد الحفيد ستة، وذكر ابن  علل 
رجب أربعة أسباب والحقيقة أن الموضوع تعرض له الكثير من العلماء فأفاضوا فيه 
وأفادوا إلا أن بعضهم فصّل وبعضهم أجمل، ولعل الاختلاف يرجع باختصار إلى 

أربعة عناوين:
أولا-اختلاف في دلالات الألفاظ وضوحاً وغموضا واعتبارا ورداً.

ثانيا-اختلاف في أدلة معقول النص التي ترجع إلى مقاصد الشريعة قبولاً ورفضاً.
ثالثا-اختلاف في وسائل ثبوت النصوص الشرعية ودرجات الثبوت.

رابعا-اختلاف في ترتيب الأدلة عند التعارض في سلم الاحتجاج قوة وضعفا.
مع  الخلاف  أدب  وحسن  الحق،  أهل  بين  السائغ  للاختلاف  الصدر  اتساع  وإن 
أو  حقيقة  عن  تنازلا  فليس  ويعتقده،  المرءُ  به  يؤمن  بما  التشبّث  ينافي  لا  الجميع، 
تجافيا عن حقّ، بل هو من مقتضى الإيمان، فلا تناقض بين الإثنين ولا تجافي بين 
ثابت، فكيف مع  الدين أصل  في  المخالف  تيِ هي أحسن مع  باِلَّ فالجدال  القبيلين. 
ظلم  من  ومع  القرآن  بنص  يظلم  لم  من  مع  وحوار  جدال  وهو  الدين،  في  الموافق 
ذِينَ ظَلَمُوا مِنهُْمْ« كما  باعتبار كون لفظ »الا« الوارد في الآية بمعنى »الواو« أي »والَّ
يقول الشريف التلمساني في مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، وهو أصل 



29ا والتعايش ة للوحدة المنشودلوصول على اةة أو المعينلالموص الجسور

في اللغة العربية: وإن تكن إلا بمعنى الواو::فاعطف بها في قول كل راو-،  كما في 
شعر المخبل القريعي:

​​سيدانِ لَم يَدرَس لَها رَسمُوَأَرى لَها داراً بأَِغدَرَةِ الـــ
دَفَعَت هامِداً  رَماداً  سُحمُإلِّّا  خَوالدٌِ  الرِياحَ  عَنهُ  ​​

وهو ما تدل عليه السيرة النبوية في صلح الحديبية.

نماذج من الاختلاف الحميد:
حبيش   بن  زر  الجليل  التابعي  ترجمة  في  ورد  ما  الحميد  الاختلاف  أمثلة  ومن 
وما  علويا،  حبيش  بن  زر  وكان  عثمانيا،  وائل  أبو  كان  النجود:  أبي  بن  عاصم  »قال 
رأيت واحدا منهما قط تكلم في صاحبه حتى ماتا، وكان زر أكبر من أبي وائل، فكانا 
إذا جلسا جميعا، لم يحدث أبو وائل مع زر » يعني: يتأدب معه لسنه«. وأحسب أن 
العثماني والعلوي في ذلك العصر لا تعني الانتقاص من أي من الخليفتين الراشدين، 

بل مجرد المفاضلة بين عثمان وعلي رضي االله عنهما. 
وقد قال الإمام مالك للخليفة العباسي أبي جعفر المنصور حين أراد حمل الناس 
على الموطأ -وهو كتاب مالك وخلاصة اختياره في الحديث والفقه – لا تفعل يا أمير 
المؤمنين معتبراً أنَّ لكل قُطر علماءه وآراءه الفقهيةِ، وذلك حرصا من مالك على بقاء 

الأمة على ما كانت عليه من تنوع في الآراء والاجتهادات. 
ثم  مسألة،  في  يوماً  ناظرته  الشافعي،  من  أعقل  رأيت  )ما  الصدفي:  يونس  وقال 
افترقنا، ولقيني فأخذ بيدي، ثم قال: يا أبا موسى، ألا يستقيم أن نكون إخواناً وإن لم 

نتفق في مسألة(.
الذرائع  سد  في  والأصل  هذه الجسور،  من  جسر  وهو  الذرائع  سد  مبدأ  ثانيا: 
عِلْمٍ﴾.  بغَِيْرِ  عَدْوًا  هَ  اللَّ فَيَسُبُّوا  هِ  اللَّ دُونِ  مِن  يَدْعُونَ  ذِينَ  الَّ تَسُبُّوا  ﴿وَلََا  تعالى:  قوله 
النهي. ذلك  الطلب وحل محله  إلى مفسدة سقط  فإذا أدى  فالأمر قد يكون مطلوباً 
هو الأصل الأكبر لسد الذرائع الذي توسع فيه بعض العلماء وبخاصة في المجالات 
الفقهية والفروعية وعلى الأخص الإمام مالك بن أنس والإمام أحمد بن حنبل، أما 
الذرائع فهو في الحقيقة يأخذ به فيما كان  الشافعي وإن اشتهر عنه أنه لا يأخذ بسد 
منصوصاً عليه أو كان إفضاؤه إلى المفسدة قطعياً. والنظر إلى المآلات فرع من فروع 
سد الذرائع .ومحل إعمال سدّ الذرائع في بناء جسور الوحدة، هو إغلاق الباب أمام 



30 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

كثرة  مع  وبخاصة  بعضهم  في  المسلمين  بعض  كلام  من  الواقعة  العظيمة  المفاسد 
وسائل نشر المعلومات والتواصل وإذاعة ما يؤدي إلى التنافر والتباغض، فالأولى في 
هذه الحال أن يكون مبدأ الألفة بين المسلمين مقدما، وسد ذريعة التنافر والتباغض 
مطبقا وفق النهي النبوي الصريح الوارد في الحديث الصحيح »لاَ تقاطعوا ولاَ تدابروا 

هِ إخوانًا«. ولاَ تباغضوا ولاَ تحاسدوا وَكونوا عبادَ اللَّ

الجسر الثالث هو القول اللين والشفقة على أهل الملة
النصح  في  والتلطف  بالآخرين  الظن  حسن  على  المسلم  يحمل  الجسر  وهذا   
هِ لنِتَ  نَ اللَّ ومحبة الخير للغير، قال تعالى مخاطبا نبيه عليه السلام: ﴿ فَبمَِا رَحْمَةٍ مِّ
لَهُمْ  وَاسْتَغْفِرْ  عَنهُْمْ  فَاعْفُ   ۖ حَوْلكَِ  مِنْ  وا  لََانفَضُّ الْقَلْبِ  غَلِيظَ  فَظًّا  كُنتَ  وَلَوْ   ۖ لَهُمْ 

لِينَ﴾.  هَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّ هِ ۚ إنَِّ اللَّ لْ عَلَى اللَّ وَشَاوِرْهُمْ فيِ الْْأمَْرِ ۖ فَإذَِا عَزَمْتَ فَتَوَكَّ
مِنْ  أَشَدُّ  فيِهَا  »اللِّسَانُ  الزمان يكون  وقد ورد في الحديث الضعيف أن فتن آخر 

يْفِ«، وفي ذلك تحذير من أثر الكلام وخطره وخاصة في زمن الفتن. وَقْعِ السَّ
فالتلطف في القول وحسن الظن ولين الجانب والبحث للغير عن أقرب الأعذار 

أدعى لقبول النصح وأدوم للألفة.

الجسر الرابع: تفعيل الحوار
الباري عز وجل  به  أمر  إنسانية؛ ولذا  إن الحوار مؤصل من الشرع وهو مصلحة 
ق التعارف والتعريف، التعرف على  تيِ هِيَ أَحْسَنُ« وبالحوار يتحقَّ فقال »وجَادِلْهُم باِلَّ
الغير والتعريف بالنفس. وقد أَصّل الإسلام للحوار، وجعله مبدأ أساسياً للتواصل مع 
القرآن والسنة  المغاير .وعُبِّر عن الحوار في  أو  المشابه  الغريب،  أو  القريب  الآخر، 
الكلام  والتفهم، واستخدام  الفهم  غاية واحدة، هي  إلى  كلها  تشير  متعددة  بعبارات 

بدلاً عن الحسام، والسلام بدلاً عن الخصام.

الجسر الخامس: تعزيز قيمة التسامح
وقد وُصفت الشريعة بأنها حنيفية سمحة، كما قال عليه الصلاة والسلام: »بعثت 
العمل،  في  سمحة  التوحيد،  في  حنيفية  الميسّرة،  السهلة  أي  السمحة»،  بالحنيفية 
بأربعة  الكريم  القرآن  التسامح في  الحرج. ويعبّر عن  فيها  د، مرفوع  التشدُّ بعيدة عن 

مصطلحات: العفو والصفح والغفران والإحسان. 



31ا والتعايش ة للوحدة المنشودلوصول على اةة أو المعينلالموص الجسور

نعبر  أن  يمكن  المتعددة  والجسور  المتنوعة  الأدوات  هذه  خلال  ومن  ختاما، 
الوارفة ورحمته  الفيحاء في ظلال الإسلام  الغناء وربوع الاخوة  التعايش  إلى واحة 

الشاملة.
وهذه الوحدة التي نتحدث عنها ليست وحدة طاردة بل تتعايش مع عموم البشر 
المصالح  قاعدة  أو  الإنسانية  المشتركات  قاعدة  على  وأعراقهم  أديانهم  بمختلف 
التي بنى عليها العز بن عبدالسلام كتابه »قواعد الأحكام في مصالح الأنام«، وقال 
معاً«  والآجل  العاجل  في  العباد  لمصالح  هو  إنما  الشرائع  وضع  »ان   : الشاطبي 
مْناَ بَنيِ آدَمَ﴾،  والسعي في الخير والبر ونشر السلام وإعلاء كرامة الإنسان: ﴿وَلَقَدْ كَرَّ
شُعُوبًا  وَجَعَلْناَكُمْ  وَأُنثَىٰ  ذَكَرٍ  ن  مِّ خَلَقْناَكُم  ا  إنَِّ النَّاسُ  هَا  أَيُّ ﴿يَا  الناس  بين  والتعارف 
وَقَبَائِلَ لتَِعَارَفُوا﴾، وطبقاً لقانون المصالح والمفاسد الذي تشهد له عمومات الشريعة 
والسيرة النبوية الشريفة دون أن يعني ذلك تنازلاً عن العقيدة بل تنزيلًا للأحكام طبقا 

لسياقات الزمان والمكان...
ولعلنا نستذكر في الختام أبيات الإمام أبي محمد القاسم بن فيِرّه الشاطبي الذي 

تمثل روح هذا المؤتمر الجليل والتي يمكن أن نسميها بعنوان  »دعوة للتسامح«: 
ببَِابهِِ نَظْمِي  الْمُجْتَازُ  هَا  أَيُّ أَجْمِلََاأَخي  وْقِ  السُّ كَاسِدَ  عَلَيْهِ  يُناَدَى 
نَسِيجَهُ وَسَامِحْ  خَيْراً  بهِِ  هَلْهَلََاوَظُنَّ  كانَ  وَإنِْ  وَالْحُسْنىَ  باِلِاغْضاَءِ 
إصَِابَةٌ الْحُسْنيََيْنِ  لِإحْدَى  فَأَمْحَلََاوَسَلِّمْ  صَوْباً  رَامَ  اجْتهِادٌ  وَالاخُْرَى 
بفَِضْلَةٍ رِكْهُ  فَادَّ خَرْقُ  كانَ  مِقْوَلاَوَإنِْ  جَادَ  مَنْ  ولْيُصْلِحْهُ  الْحِلْمِ  مِنَ 
وَرُوحُهُ الْوِئَامُ  لَوْلاَ  صَادِقًا  وَالْقِلََاوَقُلْ  الْخُلْفِ  الْكُلُّ فيِ  لَطاَحَ الأنََامُ 
فَغِبْ غِيبَةٍ  وَعَنْ  صَدْراً  سَالمِاً  لَاوَعِشْ  مُغَسَّ أَنْقَى  الْقُدْسِ  حِظَارَ  رْ  تُحَضَّ

وهذا مؤتمر الوئام والسلام، 
الشيخ  معالي  بقيادة  الإسلامي  العالم  رابطة  جهود  أحيي  أن  أخرى  مرة  يسرني 
الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى في التقريب بين المسلمين ومد جسور الوحدة 
المكان والمكانة  بين شرف  الذي يجمع  لمؤتمرنا  أتمنى  بينهم، كما  فيما  والتعايش 

النجاح والتوفيق. والسلام عليكم ورحمة االله وبركاته:



32 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

زيارة الأعلام من الغربيّين إلى بيت االله 
الحرام ونبيِّ الإسلام عليه السلام

بقلم: الاستاذ صالح العَوْد

)باحث وكاتب(

كثر  وهم  أسلموا،  ما  بعد  الشريفيْن،  الحرميْن  إلى  هؤلاء  أمثال  زيارة  تعني  ماذا 
يقوم فضلاء منهم في تسطير »رحلتهم«  أن  ثم ما معنى  يأتي عليهم عدّ ولا حدّ؛  لا 
المقدّسة، ويخلّدونها في كتاب، يحمل الوصف لتلك الأماكن المحدّدة، والوصْف 
بالكلمة، مشفوعة بالصّورة المهمّة، معبّرين فيه عن حبّهم العميق لشعيرة عظيمة من 
شعائر الإسلام، ألا وهي فريضة الحج إلى بلد االله الحرام، وقد تكبدوا عناء السفر، 
بها  المواصلات، وتقاربت  فيه  الذي سهُلت وتسهلت  ووعثاءه في زمن غير زماننا، 
المسافات، ما أرى ذلك إلا الحبّ، والصفاء، ومتعة التنقل إلى مكان غير مكان اعتادوا 
>>رحلات<<  كلهم أصحاب  بالأحرى  أو  الغرْبيين جلهم  أن  عِلما  إليه،  الذهاب 

تعوّدوا على ذلك منذ الصغر. 
وها أنا أذكر نماذج عالية، من سادَة القوم الأعلام الغربيين، الذين وصلوا إلى مكة 
والمدينة منذ زمن بعيد، وبعد عودتهم إلى أوطانهم ألّفوا رحلتهم ونشروها في كتاب 

مطبوع؛ وقد وقفتُ على بعضها، واقتنيتُها، ومن هذه الكتب العديدة:
كتاب الحج إلى بيْت االله الحرام، إتيان دِينيِه / طبعة باريس الأولى سنة  1930م.  	.1

رحلتي إلى مكة، جول كُورْ تالّمون / ط. باريس سنة 1896م.  	.2



33الغربيّين إلى بيت االله الحرام ونبيِّ الإسلام عل لام منعالأ زيارة

)أول من وثّق رحلته هذه بالصورالجميلة(.
رحلة الحج إلى بيت االله الحرام / محمد أسد؛  	.3
وله كتاب آخر سابق عليه، بعنوان: الطريق إلى 

مكة؛ والذي ذاع واشتهر وانتشر في العالم.
ط.   / هوفمان  مراد   / مسلم  ألماني  يوميات  	.4

مصر سنة 1993م.
لمجلة  الجميل  المقال  هذا  في  أريد  وأنا 
)جوهر الإسلام( الغراء، أن أخص كتاب الكاتب 
سنة  أسلم  والذي  دِينيِه،  إتيان  الشهير،  الفرنسي 

1913م، ثمّ تسمّى باسم: ناصر الدين دِينيِه. 
فإنه والحق يقال قد صدق في إسلامه، بل إنه بعدما توفي في باريس سنة 1929م 
أوصى أن يدفن في مدينة بوسعادة الجزائرية، طالما كان يتردد عليها كل سنة، ويبقى 
فيها ستة أشهر، من اجل أن يخلو إلى العبادة، ويؤلف الكتب، ويرسم أجمل لوحاته 
La vie de Mohammed في حياته.  لقد كتب أول ما كتب بعد إسلامه: ـ حياة محمد
كتبه بالفرنسية متبوعا بصور جميلة جدا بريشته البارعة، وطبعه بباريس؛ ثم تولّى 
ترجمته إلى اللغة العربية، شيخ الأزهر الدكتور عبد الحليم محمود، وطبع في القاهرة.
واصطحب  الحرام،  االله  بيت  إلى  الحجّ  فريضة  بأداء  قام  السنّ،  به  تقدّمت  ولمّا 
إبراهيم الذي تعرف عليه في بلاد الجزائر، فترافقا صوب مكة  السيد سليمان  رفيقه 

والمدينة سنة  1927م، وقد استضافهما الملك عبد العزيز يومها بقَصْر الضيافة. 
والكتاب أصْلا يحكي سفر رحلة الحجّ منذ البداية، انطلاقا من باريس )عاصمة 
الجمال والخلود كما يقال(، فسطر فيها أجمل الذكريات، وأنبل ما رأى وسمع، حبا 
وتقديرا وتفسيرا، معبّرا عن تشرفه بأداء مناسك الحجّ إلى بيت االله الحرام، ثم الزيارة 
الله،  رسول  محمد  الأنام  خير  على  والسلام  المنورة(،  )المدينة  السلام،  مدينة  إلى 
عليه وآله الصلاة والسلام، والذي سبق له قبل أن يصل إليه بتأليف كتاب جليل في 

سيرته العطرة باللغة الفرنسية.   
فرحم االله الحاج ناصر الدين دينيه، وأسكنه فسيح جناّته. 



34 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

لم تكن الإنسانية في عصر من عصورها بحاجة 
إلى هدي القرآن بمثل ما هي عليه اليوم)1(

)))بقلم فضيلة الدكتور أحمد الطيب شيخ الأزهر 

بأنَّه: »الكتابُ الحكيم«، وأنَّه: »الكتابُ المبين«، وأنَّه:  القُرآنَ  وَصَفَ االله تعالى هذا 
«، وأنَّه: »تبيانٌ لكلِّ شيء«، وأنَّه: »هُدًى ورحمة«، وأنَّه: »لا ريبَ فيه«، وأنَّه:  »الحقُّ
لَتْ: 42[، أنزله االله  الكتاب الذي: ﴿لَّاَّ يَأْتيِهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلََا مِنْ خَلْفِهِ﴾ ]فُصِّ
الجلالِ  كثيرةٍ من صفاتِ  أخرى  إلى صفاتٍ  النَّاس«،  بين  ليَحكُمَ  والميزان  »بالحقِّ 
ألفاظِه  بتلاوةِ  وأغرَتْهم  للنَّاسِ،  الكريم  الكتابَ  هذا  مَتْ  قدَّ التي  والكمال  والجمالِ 
مِنَ  أَصْدَقُ  به هو االله -سُبحانه وتعالى- ﴿وَمَنْ  مُ  مَعانيه، وكيف لا! والمتكلِّ وتَدبُّر 
هِ حَدِيثًا﴾ ]النِّساء: 87[، ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللّهِ قِيلًا﴾ ]النِّساء: 122[.. ومُبلِّغُه هو  اللَّ

أفصَحُ النَّاس وأَبْلَغَهُم، وأعلمُهم بمَرامِي كلامِه، وأسرارِ فصاحته وبيانه..
أنَّ  ريب-  أدنى  -دون  تُثبت  مساءَ،  صباحَ  نعيشُها  التي  القاسية  الأحداثَ  لَعَلَّ 
وهَدْي  الكريم،  القُرآن  هَدْي  إلى  بحاجةٍ  عصورِها  من  عصرٍ  في  تكُن  لم  الإنسانيَّة 
عالمنا  أنَّ  واضِحًا  أصبح  فقد  اليوم،  عليه  هي  ما  بمِثل   - لة  المنزَّ الكُتُبِ  من  أمثاله، 
شيدة الحكيمة، وراح يَخبطُِ خبطَ عشواء، بلا عقلٍ ولا حِكْمَة  المعاصر فَقَدَ القيادةَ الرَّ
ولا قانون دولي، وباتَ يَندفعُ -بلا كوابحَ- نحوَ هاويةٍ لا يَعرِف التَّاريخ لها مَثيلًًا من 

قَبلُ .

))) كلمة فضيلة الدكتور أحمد الطيب شيخ الأزهر في الاحتفال بليلة القدر 27 رمضان 1445 هـ / 
6 أفريل 2024 



35عليه  بمثل ما هي ة إلى هدي القرآنجا بحاهفي عصر من عصور إنسانيةللم تكن ا

استبدلنا  عُوب،  والشُّ الأمَُم  بين  الحضاريِّ  الحوار  علاقاتِ  من  عُقودٍ  بعدَ  وأنَّنا، 
ل  تحوَّ ما  وسُرعانَ  راع،  والصِّ دام  الصِّ علاقاتِ  غريب-  مُتسارعٍ  نحوٍ  -وعلى  بها 
الحروب  هذه  لبثت  ما  ثم  وظالمة،  جائرةٍ  حروبٍ  علاقاتِ  إلى  البائس  الوضع  هذا 
الصورة  هذه  أبطالُ  الحروب..  تاريخ  في  ذوذ  والشُّ الغرابة  بالغة  صورة  اتَّخذت  أنِ 
حمة من جميع  قادَةٌ سياسيِّون وعسكريِّون، مِن ذوي القُلُوب الغليظة التي نَزَعَ اللهُ الرَّ
جًا بأحدثِ ما تقذفُ به مصانعُ أوروبا وأمريكا من  أقطارها، يقودونَ فيها جيشًا مُدجَّ
امل، ويُواجِهونَ به شعبًا مَدنيًّا أعزل، لا عهدَ له بقتالٍ، ولا  مار الشَّ أسلحةِ القتل والدَّ
جال والمرضى، وهي مُلقاةٌ  بسَفْكِ دماءٍ بريئة، ولا بمرأى جُثَثِ الأطفال والنِّساء والرِّ
والحواري..  ةِ  الأزقَّ في  مة  مهدَّ ومَبانٍ  أنقاضٍ  تحتَ  مُغيَّبةٌ  أو  الطُّرقات  قَوارعِ  على 
رَبَّه شهيدًا،  يَلْقَى  أنْ  أقدارَه شاءت  أنَّ  البسيط، هو  البريءُ  ةَ  يَعرِفُه شعبُ غزَّ وكلُّ ما 
الواحد والعشرين  القرنِ  وشاهِدًا على جرائمِ الإبادة والمحرقة الجماعيَّة، مِن طُغاةِ 
قي، وقرنُ الأخلاقِ الإنسانية  م والرُّ رونا بأنه: قرنُ العلم والتقدُّ بعد الميلاد، والذي بشَّ
التي  الأكاذيبِ والأباطيل  الإنسان، وغير ذلك من  والديموقراطيَّة وحقوق  ة  والحريَّ
انطلَتْ على كثيرين مِنَّا، وحسِبوها حقائقَ ثابتةً مِن حقائق الأذهان والأعيان؛ فإذا هي 
اليوم، وكما يقولُ القرآنُ الكريم: ﴿كَسَرَابٍ بقِِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتَّى إذَِا جَاءهُ لَمْ 

يَجِدْهُ شَيْئًا﴾ ]النور: 39[.
سةُ  متهِا: مؤسَّ ساتِ الدوليَّةَ والمواثيقَ العالميَّةَ، وفي مُقدِّ وثالثةُ الأثافي: أنَّ المؤسَّ
التي  المنظََّمات  من  وغيرُهما  الإنسان،  لحقوقِ  العالمي  والإعلانُ  المتَّحِدَة،  الأمُم 
الدول  بين  المساواة  ومبدأ  الدوليِّين،  والأمن  لام  السَّ بحفظ  الأولى  موادها  د  تتَعهَّ
دِ التَّهديد بها في العلاقاتِ الدوليَّة،  ة، بل تحريم مُجرَّ الأعضاء، وتحريم استخدام القُوَّ
ساتُ تَقِفُ اليوم  ل في الشؤون الداخليَّة للدول.. هذه المؤسَّ والامتناعِ التَّام عن التَّدخُّ
د بتنفيذِه، ولطالما  ا تتعهَّ عاجِزةً، بل مشلولةً شللًًا رباعيًّا أقعدَها عن تنفيذِ بندٍ واحدٍ مِمَّ
الدولِ  مِن  ساحِقةٍ  بأغلبيَّةٍ  تَحْظَى  التي  وقَراراتهِا  إرادتهِا  وعلى  أمرِها،  على  غُلِبَتْ 
بةٍ على كتمانِ الحقِّ  ةٍ، مُدرَّ لاتٌ سافرةٌ من قُوًى مُستَبدَِّ الأعضاء، بعدما تُجهضها تدخُّ

حيناً، وإلباسِه ثوبَ الباطل حيناً آخَر، والغَطرسَةِ والجفوةِ والعجرفةِ أحيانًا كثيرة ..
بمالهِ  داعمًا  شريكًا  الكُبرى  القُوى  تَدْخل  أنَّ  مرارةً  والأشدُّ  ذلك  من  والأدَْهَى 
عفاء  ةٍ غاشِمَةٍ، وهي تَعْلَمُ علمَ اليَقين أنَّها ستَسحَقُ به الضُّ الوفير وأسلحتهِ الفَتَّاكة لقُوَّ
وتُحيطهم  وتُجيعهم،  والمرضى،  والأطفال  والنِّساءِ  جالِ  الرِّ من  والمستَضْعَفِين 



36 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

على  وهاموا  وأموالهم،  ديارِهم  من  خرجوا  ما  إذا  حتى  بها،  لهم  قبلَ  لا  بضغوطٍ 
التاريخ  سيكتبه  ما  الجحيم  عذاب  من  رؤوسهم  فوق  صَبُّوا  الطُّرقات  في  وجوهِهم 

مِ وبالدمع في أسود صفحاته وأحلكها ظلمًا وظلامًا    . بالدَّ
تنا العربيَّة منذُ أمدٍ بعيد، قد أصابَتْ  ق التي درجَ عليها أبناءُ أُمَّ إنَّ حالة التَّنازُع والتَّفرُّ
وأَعجَزته عن  الأمُور،  لعظائم  ى  يَتصدَّ التَّوازن« وهو  »فُقدانِ  يُشْبهِ حالةَ  بما  الجميع 
قِ النَّظَرَ في خارطة وطَننِا العربي  مُواجَهةِ أزماتهم المتلاحقة مُواجَهةً دقيقةً، ومَن يُدقِّ
دولٍ  من  وغيرِها  فلسطينَ،  في  الحالُ  إليه  آلَ  لما  وطويلًًا،  كثيرًا  يَأسَى  والإسلامي؛ 
عزيزةٍ على قلوبنِا، وسرعانَ ما يخلصُ إلى يقينٍ لا يقبل النقيضَ، هو: أنَّنا لن نستعيدَ 
إَّلَّا  وتجاوزِها  مسؤولةً،  مواجهةً  أزماتنا  ومُواجَهة  م  والتقدُّ النُّهوضِ  على  قُدرتَنا 
ة،  بتحقيقِ وَحْدةِ العرب، وتطبيقِ سياسة التكامُل الاقتصادي، وتغليبِ المصالح العامَّ

والاتِّفاقِ على رُؤًى مُستقبليَّة، وخططٍ مُشتركةٍ مدروسة وقابلةٍ للتنفيذ  .
ريف لا يَعكِس حجمَ  ويَنبَغي أنْ نتنبَّه إلى أنَّ تعامُلَنا مع قضية فلسطين والقُدْس الشَّ
تَنفَذ،  لا  جَبَّارة  طاقاتٍ  ومِن  هائلةٍ،  وطبيعيةٍ  ةٍ  بَشريَّ ثَرواتٍ  من  علينا  به  اللهُ  أَنعمَ  ما 
ياسيَّةِ  قة في كلِّ ميادين الحياة المعاصرة: العِلميَّةِ والاجتماعيَّةِ والسِّ ومن عقولٍ خَّلَّا
رحمتهِ  في  تهتزُّ  لا  وثقةٍ  تعالى  باللهِ  راسخٍ  إيمانٍ  مِن  ذلك:  كل  وقبل  ةِ،  والاقتصاديَّ
بغافلٍ  ليس  وأنَّه  والمتكبِّرين،  للجباَّرينَ  بالمرصاد  وأنَّه  والمستَضعَفِين..  عفاءِ  بالضُّ

عنهم، وأنَّه يُمهلهم ويُمِدُّ لهم حتى إذا ما أخذهم فإنه لا يُفلتهم  ..
ويَقيني  إنَّ ما تَعجُّ به مَنطقتُنا اليوم من مآسٍ وآلام وأحزانٍ ومشاعر سوداءَ -يجب 
ةُ العربيَّة  لٍ حاسم بين عهدٍ عربيٍّ مَضى، وعهدٍ جديد تأخذ فيه الأمَُّ أنْ يُمثِّلَ نُقطةَ تحوُّ
الإسلام  وبقِيَم  تعالى،  باللهِ  بالإيمانِ  المدعومة  والمنعة  ة  القُوَّ بأسباب  والإسلاميَّة 

والأديان الإلهيَّة؛ وذلك كيما تستحقَّ مكانتَها اللائقة بتاريخِها وحضارتهِا ..
الصحيحة على  الخُطوة الأولى  أنَّ  مِن  كثيرًا،  ما سمعتموهـ  تكرار  أسأَمُ من  ولا 
هذا الطَّريق هي قوله تعالى:  ﴿وَلََا تَناَزَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبرُِوا إنَِّ اللَّهَ 
ابرِِينَ﴾ ]الأنفال: 46[، ومعنى: )فَتَفْشَلُوا( أي: »تَجْبُنوا«، ومعنى: )وَتَذْهَبَ  مَعَ الصَّ

رِيحُكُمْ( أي: »تخورَ قُواكم وتَذْهبَ دُولكم، وتَبيدَ حضاراتكم .«
ة، هو: أنْ يَنْهَضُوا -في غير إبطاءٍ-  هُ به إلى سادتنِا عُلماءِ الأمَُّ وأختمُ برجاءٍ، أتوجَّ
ن هُم  لتحقيق وحدةٍ عُلمائيَّة تجمعُ رموز الإسلام من سُنَّةٍ وشيعةٍ وإباضيَّة وغيرهم مِمَّ
مِن أهلِ القِبْلَة، يجتمعونَ بقلوبهِم ومَشاعرهم -قبلَ عقولهِم وعلومهم- على مائدةٍ 



37عليه  بمثل ما هي ة إلى هدي القرآنجا بحاهفي عصر من عصور إنسانيةللم تكن ا

واحدةٍ؛ لوضعِ حدودٍ فاصلةٍ بين ما يجبُ الاتِّفاق عليه وما يصحُّ الاختلاف فيه، وأنْ 
حابة والتَّابعينَ، ذلكم الاختلافُ الذي أَثْرى العلومَ  نقتديَ في اختلافاتنِا باختلافِ الصَّ
نُوصدَ  وأن  والرحمة،  واللطف  اليسر  من  ينضب  لا  معينٍ  إلى  لها  وحوَّ الإسلاميَّة، 
غائن  قاقِ والنِّزاعِ والضَّ البابَ في وجهِ اختلافاتنا المعاصرة، التي أورثَتْنا الكثيرَ من الشِّ

مَتْنا لُقمةً سائغة للأعداءِ والمتربِّصين. والأحقاد، وقدَّ
قادتها،  اتِّفاقَ  رورةِ  بالضَّ يُثْمِرُ  سوف  ة  الأمَُّ عُلماء  اتِّفاقَ  أنَّ  مِن  ثقةٍ  لعَلَى  وإنِّي 
ة في إطارِ المصلحة العربيَّة والإسلاميَّة،  وسوف يدفعُهم إلى تحقيقِ المصالح القُطْرِيَّ

وهُم قادرون على ذلك بفضلِ االله تعالى وعَوْنهِ ..

‫من مؤلفات العلامة 

فضيلة الشيخ عبد الله بن بية

)رئيس منتدى ابوظبي لتعزيز السلم 
ورئيس مجلس الإمارات للافتاء الشرعي(‬

*تنبيه المراجع في تأصيل فقه الواقع‬
* مشاهد من المقاصد‬

* صناعة الفتوى وفقه الأقليات‬
* مقاصد المعاملات ومراصد الواقعات‬

* سد الذرائع وتطبيقاته في مجال المعاملات‬
* توضيح أوجه الاختلاف في مسائل من معاملات الأموال‬

ــل  ــات عم ــات وورق ــاوى وبيان ــرى وفت ــن أخ ــب عناوي إلى جان
ــز الســلم.‬ ــي  لتعزي ــدى ابوظب ــه  مؤتمــرات منت ــه فضيلت قــدم ب

ــه  ــة ان ــه الأم ــع بعلم ــه ونفّ ــدّ في أنفاس ــوده وأم ــارك الله في جه ب
ــب.‬ ــميع مجي ــالى س ــبحانه وتع س



38 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

من أدوات النظر الاجتهادي 
المنشود المطلب الخامس: الاداة 
الخامسة: معرفة علم الخلاف 

بقلم الدكتور قطب مصطفى سانو 
الامين العام لمجمع الفقه الاسلامي الدولي ـ  جدّة 	

إن اعتدادنا بهذه الأداة والتي نعدها ضمن أدوات النظر الاجتهادي المنشود في 
هذا العصر يعود إلى كونها إحدى الادوات الضرورية التي تعين على تحقيق إحدى 
غايتي النظر الاجتهادي المتمثلتين في حسن فهم النصّ الشرعيّ وفهم الواقع الانساني 

وحسن تنزيل معاني النص على الواقع المعيش، هذا من ناحية.
ومن ناحية أخرى، فإنه من المعروف أن المناهج والمعارف البشرية الاجتهادية 
المعينة  والأدوات  الأدوات  وتغير  الأحوال  وتبدل  الزّمن  مرور  مع  وتتكامل  تتطور 
أثبتت  يبني على السابق الذي  الفهم والتدقيق، ولذلك، فإنه حري باللاحق أن  على 
الأيام صلاحيته ومقدرته على الإسهام في توجيه أزمات الحاضر ومشاكله، كما أن 
تواصلا مع  أراد  إن  السابق  يستأنس ويستفيد من تجارب وخبرات  أن  اللاحق  على 

ماضيه واختصارا لجهوده فيما أفاض فيه السابق وأجاد.
ولهذا، فلا بُدّ للنظر الاجتهادي المتجدّد اليوم من التواصل والتكامل والاستفادة  
من الجهود والخبرات والأدوات المعرفية التي ابتكرها الأئمة السابقون واستخدموها 
في اجتهاداتهم في فهم النصوص وفي تنزيل معانيها على الواقعات، فالغاية التي كانوا 
اللحظة، مما يجعل الاستئناس  قائمة حتى هذه  تزال  يستهدفونها من وراء ذلك، لا 



39عل معرفة لخامس: الاداة الخامسة:اب لدي المنشود المطاالاجته النظر من أدوات

النظر  غايتي  تحقيق  على  للفرد  معين  خير  لها  الاستيعاب  وحسن  بمنهجياتهم 
الاجتهادي المنشود في هذا العصر.

إن تلك الجهود العلمية المخلصة الجبّارة التي حاولت ذات يوم التوصل إلى فهم 
ينبغي تجاهلها ولا الاستخفاف  الكريم، لا  للمراد الالهي من نصوص وحيه  سديد 
المقدسة،  الوحي  نصوص  مستوى  إلى  بها  الارتقاء  ولا  تقديسها  ينبغي  لا  كما  بها، 
فاعتدادنا  ينبغي الاستئناس والاستفادة منها. ولهذا،  وإنما بدلا من كلا الاتجاهين، 
بعلم الخلاف أداة من الادوات المؤهلة للنظر الاجتهادي ينطلق من ايماننا وقناعتنا 
بضرورة الاستفادة والاستئناس بسائر المعارف البشرية وخاصة منها تلك التي حامت 
حول فهم النص الإلهي الثابت، أو تلك التي رامت الكشف عن وسائل تفعيل الواقع 

الانساني بإلزامات الوحي وتعليماته السديدة السامية.
المنهجيات  تلك  على  الإشراف  من  المرء  تمكن  كلما  أنه  نعتقد  فإننا  وعليه، 
والعمق  بالدقّة  متسما  الاجتهادي  نظره  كان  وسلبياتها،  ايجابياتها  على  والوقوف 
ذي  هادف  منهج  من  أكثر  بين  الجمع  بسبب  وذلك  والمعاصرة،  والمتانة  والأصالة 
أهداف وغايات مماثلة وعليه، فإنه يمكننا أن نحدّد مرادنا بهذه المعرفة بأنه عبارة عن:
الائمة  استخدمها  التي  والاستدلال  الاستنباط  واصول  مناهج  بمجموع  العلم 
في  الوحي  معاني  تنزيل  وفي  وسنةّ  كتابا  الوحي  فهم  في  الأولون  المجتهدون 
واقعهم.))) فالهدف من الاعتداد بهذه المعرفة حثّ المتأهل للنظر الاجتهادي على 
الاستفادة والاستئناس بتلك المناهج والأصول عند همّه بممارسة النظر الاجتهادي 
المقصد  وليس  المعيش،  الواقع  في  معانيه  تنزيل  في  أو  الوحي  فهم  في  المتجدّد 

)))  ثمة بعض الكتاب المعاصرين عرّفوا علم الخلاف بأنه العلم الذي يقتدر به على حفظ الأحكام 
الفرعية المختلف فيها بين الأئمة أو هدمها بتقرير الحجج الشرعية وقوادح الأدلة. وهذا التعريف 
هدفوا منها ابراز الفرق بين علم الخلاف وبين ما يعرف اليوم بالفقه المقارن بانه جمع الآراء الفقهية 
وتقييمها والموازنة بينها بالتماس أدلتها وترجيح بعضها على بعض. انظر الفقه المقارن أ.د محمد 
رأفت عثمان، ود. أنور دبور، ود. رمضان الشرنباصي )بيروت، مكتبة الفلاح للنشر والتوزيع، طبعة 

أولى 1989م( 21 بتصرف 
وعلى العموم، فإننا نروم بعلم الخلاف في هذا المقام ما ورد في التعريف السابق، فعلم الخلاف 
المراد لنا في هذه الدراسة هو العلم الذي يعني بإبراز مناهج واصول الاستنباط والاستدلال المعتبرة 
عند الائمة الذين كانت لهم مناهج خاصة في فهم نصوص الوحي كتابا وسنة. فالاطلاع على تلك 

المنهجيات والطرق معين على حسن التعامل مع النص وفهم المراد منه. فليتأمل!



40 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

تقديسه تلك المناهج والأصول واتخاذ نصوصها نصوصا مقدّسة منضافا إلى النصّ 
القرآني أو النبويّ.

المناهج  تلك  في  النظر  الاجتهادي  للنظر  المتأهل  على  فإن  ذلك،  على  وبناءا 
والأصول »لتخدم فكره، لا لتستعبد أفكاره، إذ أنه متى استأسرت القواعد الافكار، 
ووقفنا  سلفنا  لنا  أسّسه  ما  على  تعليماتنا  في  اقتصرنا  متى  انه  ذلك  النظر،  خطأ  بان 
عند ما حدّدوا، رجعنا القهقري في التعليم والعلم، لأنّ اقتصارنا على ذلك لا يؤهلنا 
إلا للحصول على بعض ما أسّسوه، وحفظ ما استنبطوه، فنحن قد غلبنا بما فاتنا من 
علومهم ولو قليلا. أما متى جعلنا أصولهم أسسا نرتقي بالبناء عليها، فإنّا لا يسوءنا 

فوات جزء من تعليماتهم، متى كنا قد استفدنا حظا وافرا قد فاتهم..«)))  
للمتصدي  سيُقصّر  والأصول  المناهج  بتلك  العلم  أنّ  مرية  لا  فإنّه  وعليه، 
للاجتهاد الطريق، ويُذلّل له كثيرا من الصعاب بحيث لا يُفني عمره في إعادة عقارب 
العلم  هذا  أن  كما  الحياة،  جوانب  من  جانب  كل  في  جديد  اجتهاد  وتوليد  الساعة، 
شرّ  ويقيه  المخالف،  الاجتهاد  على  الإجماع  سيف  تسليط  في  التسرع  من  يعصمه 
الاستبداد باجتهاده، والنظر اليه كأنه منزّل من لدن رب العرش، ويهديه بعد كل ذلك 
فهو  وترجيحاته،  لاجتهاداته،  والمخالفة  المغايرة  الاجتهادات  مع  الانسجام  إلى 
»..لعمري علم جليل الفائدة في معرفة مآخذ الأئمة، وأدلتهم، ومران المطالعين له 

على الاستدلال عليه..«)))
وعلى العموم، فإننا نرى تجاوز بعض الدعوات غير العلمية التي تظهر بين  	
الفينة والأخرى وتدعو إلى العودة المباشرة في هذا العصر إلى القرآن الكريم والسنةّ 
النبوية الطاهرة، بغية الاخذ منها فهما جديدا يناسب حالنا ومقاسنا، وان يطرح جانبا 
بالقول  التوجه  ما فُصّل من الاحكام والأفهام على قدّ ومقاس من قبلنا معلّلين هذا 
أن الأخذ بتلك الأثواب –الأحكام والأفهام- تحتاج مناّ إلى إتعاب أنفسنا كثيرا في 

تعديلها وتنقيتها، وتهذيبها، وتضييقها أو توسيعها حتى تغدو مناسبة لنا!
إننا نرى أن دعوة كهذه تنبئ عن عدم اطلاع وعدم إدراك، لما تتميّز به العلوم  	
والحذف،  والزيادة  والتعديل  والتطوير  التكميل  إلى  حاجة  من  الانسانية  والمعارف 

)))  انظر الميساوي، محمد الطاهر: الشيخ محمد الطاهر ابن عاشور وكتابه مقاصد الشريعة )البصائر 
للانتاج العلمي..طبعة أولى 1998م( 22-21 بتصرف 

)))  انظر مقدمة ابن خلدون 457 



41عل معرفة لخامس: الاداة الخامسة:اب لدي المنشود المطاالاجته النظر من أدوات

فالمعارف البناّءة المنتجة تبنى على ايجابيات المعارف السابقة، وتستفيد من نتائجها 
الصلة  بعيدة  معرفة  تنشا  أن  الأحوال  من  حال  بأيّ  الممكن  من  وليس  المؤكدة، 
والارتباط بما سبقها من معارف، ولذلك، فإن افتراض القدرة على الاستغناء الكلي 
عن كل معرفة قديمة سابقة لا يعدو أن يكون افتراضا خياليا غير علمي ولا منطقي، 

ويأباه واقع المعارف الانسانية برمتها.
الفقه  أحكام  ودراسة  المذاهب،  »..معرفة  بأن  مخلصا  ايمانا  نؤمن  فإننا  ولهذا، 
مربوطة باصولها، مما يخطو بالعالم في سبيل الاجتهاد خطوات سريعة، لولا دراسة 
الفقه على هذا الوجه لأنفق في بلوغها مجهودا كبيرا، وزمنا طويلا. ثم إنه يامن العثار، 

والخطا في الفتوى أكثر مما إذا لم يدرس أقوال الأئمة من قبله..«)))
فتحصيل الدربة على النظر الاجتهادي، وتكوين الملكة الاجتهادية القادرة على 
حسن تصوير وتجسيم معاني نصوص الوحي كتابا وسنة لا يمكن أن يتاتيا للمرء ما لم 
يكن له إشراف دقيق على ما ولّده مجتهدون قبله، وإلمام كاف بما أصّلوه من مبادئ 
وقواعد، فلا بُدّ له من أن يتعرف على مداركهم وعلى مآخذ أقوالهم وعلى مناهجهم 
سواء في الاستدلال أم في الاستباط دون جمود على منهج من المناهج، أو العكوف 
على قاعدة من القواعد، ومن دون تقديس لاجتهاد، أو لرأي، ولكن استئناسا واستفادة 
من الآخرين، إذ في ضوئهما الاستئناف والاستفادة من خيرات الآخرين ومعارفهم 
يهون عليه التخير والترجيح بين المناهج التي يراها أولى بالاستعانة في حسن إدراك 

مرامي ومقاصد النص الشرعي.
ولهذا، فإن جمهرة غفيرة من سلفنا الصالح رحمهم االله وبعض علمائنا المعاصرين 
قد عنوا بالتنصيص على ضرورة واهمية هذا العلم للمتصدي للاجتهاد، ونفوا العلم 
عمن لم يطلع على اختلاف العلماء، وأسبابه، فأثر عنهم أقوال في هذا الشأن كقول 
يفتي  أن  ينبغي لأحد  »لا  و  عالما..«  تعدوه  فلا  الاختلاف  يسمع  لم  »..من  بعضهم 
للناس حتى يكون عالما باختلاف الناس، فإن لم يكن كذلك، ردّ من العلم ما هو أوثق 
من الذي في يديه..« و »أجسر الناس على الفتوى أقلّهم علما باختلاف العلماء..«))) 
في  الاجتهاد  يروم  لمن  العلم  هذا  أهمية  االله  رحمه  المودودي  الاستاذ  لخص  وقد 

)))  انظر الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان محمد الخضر حسين )...طبعة 1971م( 
11، وانظر الاجتهاد في الشريعة الإسلامية يوسف القرضاوي 55 

)))  انظر جامع بيان العلم وفضله ابن عبد البر 46/2 



42 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

فهم الدين، وأنّ عليه ».. الوقوف على تراثنا القانوني الفقهي الذي ورثناه عن فقهاء 
السلف، والحاجة اليه ليست للتدرب على الاجتهاد فحسب، بل هي كذلك لاستمرار 
الارتقاء القانوني، لأنه ليس ولا يسوّغ أن يكون المقصود بالاجتهاد أن يهدم كل جيل 

جديد ما بناه سلفه، أو أن يحكم عليه بالبلى، ويشرع في بنائه من جديد..«)))
إن هذا كلّه يدلنا على ما لهذا العلم من اهمية وما يلعبه من دور في تيسير التوصل 
والنصائح  المخلصة،  العبارات  تلكم  لهم  كانت  ولذلك  الاجتهادي  النظر  غاية  إلى 
من  الغاية  إلى  التوصل  تيسير  في  دوره  في  العلم  هذا  اهمية  وتمكن  البناّءة.  الهادفة 
أن  نعني  الأصول،  لعلم  العملي  الجانب  يمثل  الذي  العلم  كونه  في  هذاالاجتهاد 
انه يظل علما يغلب  علم الاصول على الرغم من تشعب مباحثه، وكثرة فروعه غير 
العلم  اعتبار هذا  الذي يمكن  الأمر  العملي،  الجانب  اكثر من  النظري  الجانب  عليه 
انه يعتبر ثمرة  الناتج من علم الأصول، ويعني ذلك  بالخلاف بحق الجانب العملي 
من ثماره التي ينبغي أن يملأ المتصدّي للاجتهاد جعبته من كنوزه واصوله ومباحثه، 

فيقصر على نفسه طول المسافة، وبعد المشقة.
وعلى كلّ، يمكننا أن نتساءل بعد تعرفنا على اهمية هذا العلم ودوره في المساعدة 
المطلوب  القدر  على  وسنة  كتاب  من  الوحي  نصوص  معاني  إلى  التوصل  على 
احكامه والاحاطة به في هذا العلم. وإننا نرى انه يمكن ضبط ذلك القدر بالاشراف 
الكافي  الاستدلال والاستنباط ))) والاطلاع  في  السابقين  المجتهدين  مناهج  على 
على اسباب اختلافهم وطرق تعاملهم مع نصوص الوحي: كتابا وسنة بغية الاستفادة 
من الجوانب الايجابية التي يتميز بها منهج كل منهم في بناء اجتهاد جديد أو ترجيح 
اجتهاد على آخر على ضوء عصره وبيئته. فهذا القدر كاف في نظرنا في مساعدة جامع 
الغاية من هذا الاجتهاد  النظر الاجتهادي المنشود الثلاث على التوصل إلى  ادوات 

في اقرب طريق.

)))  انظر مفاهيم اسلامية حول الدين والدولة للمردودي مرجع سابق 196 
)))  كثيرا ما يخلط بعض الناس بين مناهج الاستدلال ومناهج الاستنباط، ويعدونهما امرا واحدا، 
والحال انهما امران مختلفان، أعني ان مناهج الاستدلال يراد بها في نظرنا الأسس المنهجية التي 
يعتمدها عالم في الترتيب بين الأدلة المختلفة، وتقديم دليل على آخر بناء على قوته ورجاحته. واما 
مناهج الاستنباط، فهي الأسس المنهجية التي يتبعها عالم في استخراج حكم من الأحكام من ثنايا 
نصوص الوحي كتابا وسنة ويعني هذا ان مناهج الاستدلال حاكمة على مناهج الاستنباط باعتبار ان 

الاستنباط يتم بعد الاستدلال أي بعد تبيين مراتب الأدلة!



43ا قيوالعشرون : طـــر التاسع في رياض السنة : الحديث

في رياض السنة

الحديث التاسع والعشرون 
طـــريق الجنة 

 بقلم الأستاذ محمد صلاح الدين المستاوي

عن معاذ بن جبل رضي االله عنه قال : قلت يا رسول االله اخبرني بعمل يدخلني الجنة 
ويباعدني عن النار قال : لقد سألت عن عظيم وإنه ليسير على من يسره االله تعالى عليه: 
تعبد االله لا تشرك به شيئا وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت ثم 
قال : ألا أدلك على أبواب الخير؟ الصوم جنة والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء 
النار وصلاة الرجل في جوف الليل ثم تلا : »تتجافى جنوبهم عن المضاجع حتى بلغ 
»يعملون«، ثم قال: ألا أخبرك برأس الأمر وعموده وذروة سنامه؟ قلت: بلى يا رسول 
الله، قال رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد، ثم قال ألا أخبرك 
بملاك ذلك كله؟ قلت: بلى يا رسول االله فاخذ بلسانه وقال: كف عليك هذا، قلت: يا 
نبي االله وإنّا لمؤاخذون بما نتكلم به؟ فقال: ثكلتك أمك يا معاذ، وهل يكبّ الناس في 
النار على وجوههم أو قال : على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم« رواه الترمذي وقال 

حديث حسن صحيح
راوي هذا الحديث هو الصحابي الجليل معاذ بن جبل رضي االله عنه وهو أيضا 
به أن الإسلام دين الاجتهاد فقد أجاب معاذ  راوي الحديث المشهور الذي يستدل 
رضي االله عنه رسول االله صلى االله عليه وسلم عندما سأله بماذا ستحكم؟ فقال: بكتاب 
االله قال فإن لم تجد؟ قال بسنة رسول االله قال وان لم تجد قال اعمل رأيي فقال رسول 

االله صلى االله عليه وسلم الحمد لله الذي وفق رسول االله إلى ما يرضي الله«.



44 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

في هذا الحديث يبدأ معاذ بن جبل رضي االله عنه بسؤال رسول االله صلى االله عليه 
وسلم عن عمل إذا عمله يكون سببا في دخوله الجنة ويبعده عن النار، وهذا السؤال 
بإلقائه  يبادر  تعبير عما يخالج قلب كل مؤمن وها هو ذا معاذ بن جبل  فيه  من معاذ 
االله  االله صلى  به رسول  أمر  ما  أن كل  والواقع  عليه وسلم  االله  االله صلى  على رسول 
عليه وسلم المؤمنين وكل ما نهاهم عنه يحقق هذه الغاية وهذا الهدف والمبتغى لكل 

مسلم والذي هو دخول الجنة والبعد عن النار.
فما أراده معاذ بن جبل إنما هو عمل يكتفي به ويختصر به المراحل فيتوجه إلى 

القيام به.

العمل وحده لا يدخل الجنة
ولا شك أن المؤمن يعتقد ان عمله مهما كان لا يمكن إن يكفل له دخول الجنة 
والبعد عن النار فقد ورد في الحديث الشريف »لا يدخل أحدكم الجنة بعمله قالوا ولا 
أنت يا رسول االله قال ولا أنا إلا أن يتغمدني االله برحمته« وهذا لا يتنافى ولا يتناقض 
مع قوله جل من قائل »وتلك الجنة أورثتموها بما كنتم تعملون« وقوله تعالى »ادخلوا 
تبارك  فالله  المقبول  العمل  هو  الجنة  يدخل  الذي  فالعمل  تعملون«  كنتم  بما  الجنة 
وتعالى لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصا لوجهه الكريم.فالعمل الخالص المتقبل 

هو الذي يدخل الجنة بإذن االله وبرحمته الواسعة.
فاعمال الإنسان مهما عظمت وكثرت لا يمكن إن تكافئ نعمة واحدة من نعم االله 

سبحانه وتعالى كنعمة البصر مثلا.
قال رسول االله صلى االله عليه وسلم »لقد سألت عن عظيم وانه ليسير على من يسره 
الله« نعم انه لعظيم فدخول الجنة والبعد عن النار يقتضي عملا كبيرا خالصا لوجه االله 
ولكم االله الذي هو على كل شيء قدير إذا أراد أن ييسر هذا الأمر فإنه ييسره يقول جل 
من قائل »فمن يرد االله أن يهديه يشرح صدره للإسلام« فالله إذا وفق عبده فانه ييسر له 
كل صعب »وما توفيقي إلا بالله« يقول عليه الصلاة والسلام في الدعاء »اللهم لا سهل 

إلا ما جعلته سهلا أنت تجعل الصعب إذا شئت سهلا«.
بدا عليه الصلاة والسلام بالجواب فقال:

»تعبد االله لا تشرك به شيئا« فعبادة االله هي علة وجودهم وهي سببها يقول جل من 
قائل »وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون« وقال »فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل 



45ا قيوالعشرون : طـــر التاسع في رياض السنة : الحديث

دون  ما  ويغفر  به  يشرك  أن  يغفر  االله لا  أحدا««إن  ربه  بعبادة  يشرك  عملا صالحا ولا 
ذلك« لأجل ذلك استحق أن تكون البداية بالأمر بعبادة االله وعدم الشرك به فذلك هو 
حجر الزاوية وهو المحقق لمرضاة االله ليدخل من شاء من عباده إلى الجنة ويبعدهم 

عن النار.

أركان الإسلام كفيلة بصلاح الإنسان
وتصوم  الزكاة  وتؤتي  الصلاة  »وتقيم  فيقول  والسلام  الصلاة  عليه  يضيف  ثم 
رمضان وتحج البيت« فهذه هي أركان الإسلام وهي حق االله على عباده فقد ورد في 
الحديث القدسي »وما تقرب إلي عبدي بأفضل ممّا افترضته عليه« وهذه الأركان إذا 
أداها المسلم مستوفية لشروطها مخلصا فيها لربه كفيلة بتحقيق مرضاة االله عليه فقد 
علق رسول االله صلى االله عليه وسلم على قرار احد الصحابة بأنه لن يزيد عليهن »أي 
إن  صاحبكم  »افلح  والسلام  الصلاة  عليه  قال  عليه«  االله  فرض  ما  بأداء  سيكتفي  انه 

صدق«.
الدين ومفلح من أدى صلاته بخشوع  أقام  أقامها فقد  الدين ومن  فالصلاة عماد 
ما يحاسب  أول  الذين هم في صلاتهم خاشعون« والصلاة هي  المؤمنون  افلح  »قد 

عليه المرء يوم القيامة فإذا صلحت صلح سائر عمله.
والزكاة هي تزكية وتطهير للنفس والمال »خذ من أموالهم صدقة تزكيتهم وتطرهم 
ويعطيها  االله  لوجه  بها  مخلصا  المسلم  أداها  إذا  فالزكاة  زكاها«  من  افلح  »قد  بها« 
ببعضهم  علاقاتهم  بجعل  كفيلة  فإنها  المحتاجين  الفقراء  إخوته  من  لمستحقيها 

يسودها الود والحب والأخوة »الذين في أموالهم حق معلوم للسائل والمحروم«.
العالمين  رب  لله  الإخلاص  عبادة  وهو  بالملائكة  تشبه  فيه  رمضان  وصوم 
المستحق للنسبة لله »كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فهو لي وأنا اجزي به« إن الصوم 
مدرسة للصبر والتزكية والإخلاص. وصوم شهر رمضان شهر القرآن وليلة القدر التي 
هي خير من ألف شهر فمن صام رمضان إيمانا واحتسابا وصام ليس فقط عن الطعام 
والشراب بل صام عن كل ما يغضب االله من قول أو فعل اعد االله له أجرا عظيما فيغفر 

له ذنوبه ويمحو سيئاته ويتقبل دعاءه ويدخله جنته.
من  البيت  حج  الناس  على  »ولله  للمستطيع  بالنسبة  الحرام  االله  بيت  إلى  والحج 
استطاع إليه سبيلا« عندما يكون حجا مبرورا يخرج به الحاج من ذنوبه كيوم ولدته أمه 



46 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

والحج المبرور ليس له ثواب إلا الجنة. والحاج يتعرض لنفحات ربه في يوم مشهود 
يوم عرفة و)الحج عرفة( ففي ذلك اليوم يتجلى االله على عباده ويقول لملائكته »هؤلاء 

عبادي أتوني من كل فج عميق شعثا غبرا ألا أشهدكم أني قد غفرت لهم«.

أبواب الخير
ثم يمضي رسول االله صلى االله عليه وسلم قائلا ومشوقا لصاحبه ولكل المؤمنين 
ينتظره  ما  فذلك  بالإيجاب  انه  شك  لا  والجواب  الخير؟«  أبواب  على  أدلك  »هل 
جنته  دخول  في  طامع  االله  مرضاة  على  للإحراز  تائق  مؤمن  كل  معرفته  في  ويرغب 
مستعيذ بربه من جهنم وحرها يقول عليه الصلاة والسلام »الصوم جنة والصدقة تطفئ 
الخطيئة كما يطفئ الماء النار وصلاة الرجل في جوف الليل« ثم تلا »تتجافى جنوبهم 

عن المضاجع حتى بلغ: »يعملون«.
انه التدرج يمضي فيه رسول االله صلى االله عليه وسلم بصاحبه معاذ رضي االله عنه 
ويمضي معهما كل مؤمن صادق راغب بإخلاص في الإحراز على مرضاة االله يتوق 
االله  رسول  وطريقها  سبيلها  بين  التي  الدرجة  هذه  والحب  القرب  درجة  إلى  البلوغ 
صلى االله عليه وسلم في الحديث القدسي »لا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى 
أحبه فإذا أحببته صرت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها 

ورجله التي يمشي بها ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذ بي لأعيذنّه«.
إن رسول االله صلى االله عليه وسلم يدل صاحبه معاذا ويدلنا معه إلى أبواب الخير، 
أي الأبواب التي إذا طرقها المؤمن وقرعها يأتيه الخير العميم ويحصل على الثواب 
الجزيل وذلك عن طريق الإكثار من النوافل وهي كل ما زاد عن الفريضة في الصيام 

والصلاة والإنفاق.
فالصوم لله إيمانا واحتسابا هو علامة الإخلاص، والصائم عن الطعام والشراب 
وكل الشهوات الغريزية وعن كل ما يغضب االله من قول وفعل هو في حماية وحصانة 
االله لا يناله مكروه ولا يلحقه ضرر، فالصوم وقاية وحصانة وهو جنة مادية ومعنوية 
إيمانا واحتسابا  ماله  انفق من  الثواب عليها عظيم، فمن  فإن  الصدقة  نفسية وكذلك 
لا يبتغي من وراء ذلك جزاء ولا شكورا يبشره رسول االله صلى االله عليه وسلم بأن 
للذنب  الصدقة  محو  وسلم  الصلاة  عليه  وشبه  وذنوبه  خطاياه  تمحو  تلك  صدقته 

بمفعول الماء في النار فكأن الذنب والمعصية نار لا تطفئها إلا الصدقة.



47ا قيوالعشرون : طـــر التاسع في رياض السنة : الحديث

روي أن سعدا أتى النبي صلى االله عليه وسلم فقال »أي الصدقة أعجب إليك قال : 
الماء، فحفر بئرا وقال هذه لأم سعد« وقد جعل االله تبارك وتعالى الصدقة على كل من 
يحس بالجوع والعطش »قالوا يا رسول االله وإنّ لنا في البهائم أجرا؟ قال في كل كبد 
رطبة اجر« وعن عائشة رضي االله عنها عن النبي صلى االله عليه وسلم قال »من سقى 
مسلما شربة من ماء حيث يوجد الماء فكأنما اعتق رقبة ومن سقى مسلما شربة من ماء 
حيث لا يوجد الماء فكأنما أحياه« وروى انس انه عليه الصلاة والسلام قال »إن صدقة 

السر تطفئ غضب الرب وتدفع ميتة السوء«.
وتوسيعا من االله على عباده لم يحصر الصدقة في الأباعد بل جعل ما ينفقه المسلم 
إن  »وانك  الشيخان  اخرج  فقد  والثواب  الأجر  عليها  ينال  صدقة  وأهله  أقاربه  على 
تنفق نفقة تبتغي بها وجه االله إلا أجرت عليها حتى ما تجعل في فم امرأتك« واخرج 
الطبراني »من انفق على نفسه نفقة يستعف بها فهي صدقة ومن انفق على امرأته وولده 

وأهل بيته فهي صدقة« 

فضل قيام الليل
وارشد رسول االله صلى االله عليه وسلم صاحبه معاذا وأرشدنا معه إلى باب آخر 
من أبواب الخير وهو صلاة الليل وهي من أعظم القربات والطاعات. قال رسول االله 
صلى االله عليه وسلم »إن في الجنة غرفا يرى ظاهرها من باطنها وباطنها من ظاهرها 

أعدها االله لمن ألان الكلام واطعم الطعام وتابع الصيام وصلى بالليل والناس نيام«.
واليسير من القيام يتحقق به الامتثال وينال صاحبه ما أعده االله من الأجر والثواب 
إذ يحصل بصلاة ركعتين للخبر القائل »من قام من الليل ولو قدر حلب شاة كتب من 
قوّام الليل« وخبر »من استيقظ من الليل وأيقظ امرأته فصليا ركعتين جميعا كُتبَِا من 
الذاكرين االله كثيرا والذاكرات« وقد وردت في اجتهاد السلف الصالح في قيام الليل 
بالقيام فصدق  الليل  تبين مدى حرصهم رضي االله عنهم على إحياء  أخبار وقصص 
قليلا  إلا  الليل  ينامون من  فهم لا  المضاجع«  »تتجافي جنوبهم عن  ربهم  فيهم قول 
قرآن  إن  الفجر  »وقرآن  يستغفرون«  هم  وقياما««وبالأسحار  سجدا  لربهم  »يبيتون 
وفي  ليلة  من  ما  إذ  ربهم وتجلياته  نفحات  إلى  يتعرضون  إنهم  كان مشهودا«  الفجر 
الثلث الأخير إلا وينادي مناد من عند االله »هل من داع فاستجيب له؟ هل من صاحب 
حاجة فأعطيه؟ هل من مستغفر فاغفر له؟« كانوا رضي االله عنهم يجدون في صلاة 



48 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

الليل وقيامه حلاوة فتراهم لا ينقطعون عنها ولا يتركونها في سائر أحوالهم في السفر 
والإقامة وفي الرخاء والشدة.

الأمر  الإسلام وعموده وذروة  برأس  »ألا أخبرك  الصلاة والسلام  يقول عليه  ثم 
سنامه؟ قلت بلى يا رسول الله. قال رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه 
الجهاد«. إن الإسلام هو رأس الأمر وهو الدين الذي رضيه االله لعباده »إن الدين عند 
االله الإسلام« وهو الدين الذي دعا إليه كل الأنبياء والمرسلين عليهم السلام »أفضل ما 
قلت أنا والنبيئون من قبلي لا اله إلا الله« أكمله االله وأتمه على يدي سيدنا محمد عليه 
الصلاة والسلام وبعثه به للناس أجمعين »وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين« وعمود 
هذا الدين الصلاة »إن بين العبد والكفر ترك الصلاة«وهي »أول ما يحاسب عليه المرء 
إنها علامة  فإذا صلحت صلح سائر عمله وإذا فسدت فسد سائر عمله«  القيامة  يوم 
الإسلام والإيمان والمظهر الدال عليهما لا يحافظ عليها إلا مؤمن صادق ولا يتركها 
إلا هالك زائغ عن سواء السبيل والصراط المستقيم يعيش في ضلال وظلام حالك 

وفتنة عمياء نسال االله السلامة والهداية والحفظ من النار.

أهمية الطاعات
وقد وردت في تفضيل الطاعات أحاديث عديدة طورا تقدم الصلاة وطورا تقدم 
الجهاد وطورا تقدم بر الوالدين وطورا تقدم الصدقة وهي غير متعارضة ولا متضاربة 
السائلين  تتناسب مع أحوال  االله عليه وسلم  إجابات من رسول االله صلى  وإنما هي 
قلوب  طبيب  إليه  به  أوحى  وبما  ربه  علمه  بما  وسلم  عليه  االله  صلى  االله  ورسول 
المؤمنين يعطي لكل صاحب علة ما يناسب علته ويشفيه من مرضه وقد وردت في 
فضل الجهاد أحاديث عديدة منها قوله عليه الصلاة والسلام »الجهاد سنام« و«الجهاد 
ماض إلى يوم القيامة« و«ما ترك قوم الجهاد إلا ذلوا« والجهاد هو نصرة الحق والخير 
والدفاع عن الدين والعرض والمال والأهل والوطن، الجهاد هو إعلاء لكلمة الحق 
لا مجال فيه للظلم والعدوان والسفك والدماء والنهب والتسلط على رقاب العباد، 
الجهاد  إن  إليه الإسلام،  الذي دعا  الجهاد  فليس ذلك من دين الإسلام ولا هو من 
إعلاء لكلمة االله وكلمة االله هي الخير كل الخير في كل مجالاته وميادينه، ولقد ظلمت 
كلمة الجهاد والصق بها ما ليس منها فالإسلام دين الأمن والسلام والحرب لا تكون 
إلا عند الضرورة »وان جنحوا للسلم فاجنح لها« »ادخلوا في السلم كافة«، إن الجهاد 
وتعالى  سبحانه  مرضاته  وإحراز  االله  لوجه  ابتغاء  وفداء  والنفيس  بالنفس  تضحية 



49ا قيوالعشرون : طـــر التاسع في رياض السنة : الحديث

ولذلك اعتبره رسول االله صلى االله عليه وسلم الذروة والسنام وقد اعد االله للمجاهدين 
في سبيله أجرا عظيما »من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا االله عليه منهم من قضى 
نحبه ومنهم من ينتظر وما بدلوا تبديلا« ومن يستشهد من المجاهدين هو حي عند ربه 

»أحياء عند ربهم يرزقون«.

حفظ اللسان ملاك الأمر
ويختم رسول االله صلى االله عليه وسلم هذا الحديث بقوله »ألا أخبرك بملاك ذلك 
كله؟ قلت بلى يا رسول االله فأخذ لسانه وقال : كف عليك هذا، قلت يا نبي االله وانا 
لمؤاخذون بما نتكلم به؟ فقال: ثكلتك أمك يا معاذ وهل يكب الناس في النار على 

وجوههم أو قال على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم«.
القلب  في  لما  الترجمان  هو  واللسان  ولسانه(  قلبه  )بأصغريه  المرء  قيل  وقد 
واللسان هو الذي به يتكلم الإنسان و)في البدء كانت الكلمة( والكلمة كالشجرة منها 
الطيب ومنها الخبيث الكلام فعل وعمل يحاسب عليه المسلم ولذلك حذر رسول 
االله صلى االله عليه وسلم من الكلام الذي يغضب االله قال عليه الصلاة والسلام »من 
كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت« وحذر من الكلمة التي يلقي بها 

صاحبها لا يأبه بها تهوي به سبعين خريفا في نار جهنم.
اللسان وكفه عن أن يؤذي  لذلك دعا رسول االله صلى االله عليه وسلم إلى حفظ 
عظيم«  االله  عند  وهو  هينا  »وتحسبونه  به  يستهان  مما  أعراضهم  في  ويلغو  الناس 
فالكذب والبهتان والغيبة والنميمة والسب والشتم فكلّ ذلك من أعمال اللسان التي 
تأكل الحسنات وتأتي عليها كما تأتي النار على الحطب لذلك دعا رسول االله صلى 
االله عليه وسلم »ثكلتك أمك« على صاحبه عندما استهان بما ينطق به اللسان واعتبره 
من البسائط والصغائر فإذا برسول االله صلى االله عليه وسلم يضع النقاط على الأحرف 
وينبه إلى مخاطر اللسان إذا اطلقه صاحبه ولم يقيده بأحكام الشرع والأخلاق الكريمة 
»وهل يكب الناس في النار على وجوههم أو قال على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم« 
به  ألسنتهم مما يستهينون  به  تنطق  ما  إلا  نار جهنم  الناس في  ما يدخل  أكثر  أي هل 
وهو مهلكة نسأل االله تبارك وتعالى أن يخلّقنا بأخلاق الإسلام وآداب سيد الأنام عليه 
انه سبحانه وتعالى سميع  اللسان وهفواته وسقطاته  الصلاة والسلام ويجنبنا زلات 

مجيب.



50 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

رسالة في التصوّف

كتاب تضمن ذكر مراتب الناس في الصبر والرضى عند نزول 
البلايا بهم لسليل الخطباء وكبار الشيوخ والأولياء

مَحمد ابن عبّاد الرندي  النفزي ثم الفاسي 
الـمعروف بشارح الحكم )792-733(

 الرسالة السابعة من الرسائل الصغرى  
)))بعناية: الأستـــاذ عبد الـهادي هنركامب

الحمد لله وحده. وقد بلغني كتابكم وأنتم تذكرون فيه مسألة الصبر على البلاء 
وأنّكم اختلفتم فيها. وليس في ذلك اشكال ولا ما يوجب الاختلاف. فإنّ الصبر على 
البلايا مقام من مقامات اليقين، وهو تابع لـــه في القوّة والضعف والزيادة والنقصان. 
للشريعة  مضادة  إختيارية  وأقوال  أفعال  تعاطي  عن  النفس  حبس  عن  عبارة  والصبر 
لمن  إلّّا  المطلوب  الوجه  على  ذلك  يتأتى  ولا  والطبيعة.  للجبلة  موافقة  والحقيقة، 
قوي يقينه وضعفت صفات نفسه. وأمّا مَن كان في نـهاية ضعف اليقين وقوّة صفات 
النفس، فلا يقدر على ذلك ولا يدوم عليه، بل يسترسل على مقتضى طبعه بلا رادع 

ولا مانع حتّى ربّمـا قارب الكفر – والعياذ بالله – وهو نسبة االله تعالى إلى الجور.
في  يتفاوتون  كما  ينحصر  لا  تفاوتا  المعنيين  هذين  بين  الناس  مراتب  وتتفاوت 
استحلاه  ربّـمَا  بل  ألـمًا،  البلاء  من  أصابه  لمَِا  يجد  لم  جدّا  يقينه  قوي  فمن  اليقين. 
واستطابه. وهذا من أعلى مقامات المحبّةّ والرضى. كما روي عي سرّي السقطي قيل 
بالسيف؟ قال: وإنْ  لـه: »هل يجد المحبّ طعم الألم؟ فقال: لا، قيل: وإنْ ضرب 

دار  )بيروت:  نويا  بولس  والتحقيق  الدراسة   ، الصغرى  الرسائل  الرندي،  عبّاد  بن  محمد     (((
المشرق، 1974(، 91 - 114.



رح الابش لفاسي الـمعروفا ثم يلنفزارندي  لَحمد ابن عبّاد ام 51

ضرب بالسيف سبعين ضربة على ضربة.« ودون ذلك أنْ يستحليه بقلبه ويجد ألمه 
بجسده، كما قيل: »الرضى سرور القلب بمرّ القضاء.« وقال أبو يعقوب النهرجوري: 
ودون  شدّة.«  والرخاء  نعمة  عنــده  البلاء  صار  اليقين  حقائق  العبد  استكمل  »إذا 
ذلك أنْ يستوي عنده وجود ذلك وعدمه. فإنْ اعتراه ضعف في  يقينه انحطّ عن هذه 
إلى  ذلك  فيؤدّيه  اليقين،  نور  من  المستفاد  الِِانشراح  لعدم  صدره  فيضيق  المراتب. 
الشكوى والجزع. ولقد عدّوا من ضيق الصدر قول العبد عند البلاء: »لا حول ولا قوّة 
إلّّا بالله«. وهذا من سيّئات المقرّبيين التي هي من حسنات أصحاب اليمين. وعدّوا 
أيضاً أنين المريض من الشكوى، وجعلوه مِمّا يكتب على العبد. وقد كان طاووس 
لـمّا   – السلام  – عليه  أنّ زكريا  المرض. ويروى في بعض الأخبار  يكره الأنين في 
أنة  إليّ منك  »إنْ صعدت  تعالى عليه:  أنة، فأوحى االله  أنَّ  المنشار  وضع على رأسه 

أخرى لأقلبنّ السموات والأرض بعضها على بعض.«
فإنْ حبس الإنسان نفسه عن هذه الأمور وعن الإخبار ببليته، على سبيل الِِاستراحة 
إلى الشكوى، كان صابرا صبرا جميلا. حسبما ذكره االله تعالى في كتابه مخبرا عن نبيّه 
قيل: هو  جَمِيلٌ﴾ ]سورة يوسف: 84[  – في قوله: ﴿فَصَبْرٌ  السلام  – عليه  يعقوب 
الذي لا شكوى فيه ولا إظهار. فإنْ واقَعَ هذه الأشياء، وكفّ نفسه عما وراء ذلك من 
كثرة التشكي وإظهار التسخط ومجاوزة حد العلم وإظهار التبرّم والذمّ، كان لـه مقام 
في صبر ولكن ليس بمقام الخصوص. فإنْ صدرت منه هذه الأشياء كلّها، كان خارجا 
عن حدود الصبر بالكلّية، داخلا في ضدّه وهو الجزع. فإنْ شاهد قبح فعله وراض 
نفسه على الكفّ عنه، وكان عنده في ذلك تكلّف، كان متصبرا : وهو التعمّل للصبر 

كالتزهّد وهو التكلّف للزهد. وليس بعد ذلك مقام يذكر ولا حال يغبط.
والعمل  فيه،  للعبد  اختيار  لا  إذ  الصبر  يناقص  لا  الألم  وجدان  إنّ  هذا  وحاصل 
الِِاختياري الذي اقتضاه وجدان الألم مخالفا للشريعة والحقيقة يناقضه. إلّّا أنه يقلّ 
أوجه  ثلاثة  على  أصله  في  وهو  اليقين.  مراتب  حسب  على  وينقص  ويزيد  ويكثر 
الوجوه  هذه  من  ولكلّ  اليقين.  وحقّ  اليقين  وعين  اليقين  علم  القرآن:  في  مذكورة 
مراتب لا تنحصر. قال بعض العارفين: »لا يستحقّ العبد اليقين، حتّى يقطع كلّ سبب 
بينه وبين االله من العرش إلى الثرى وحتّى يكون مراده االله لا غيره ويوثر االله على كلّ 
شيء سواه«. وليس لزيادات اليقين نـهاية: كلما فهموا وتفقهوا في الدين ازدادوا يقينا 

على يقين. رزقنا االله منه الحظّ الأوفر بمنهّ وكرمه.



52 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

قراءة في كتاب نولدكه عن »تاريخ القرآن« 
)القسم الأول(

بقلم الدكتور محمد المختار ولد اباه))) 

1- نولدكه وكتاب »تاريخ القرآن«  ومؤلفوه:
وفيتشر  بروكلمان  امثال  البارزين  المستشرقين  اعلام  من  تيودور  نولدكه  يعتبر 
التاسع  القرن  من  الاخير  النصف  العلمي  نشاطه  ملأ  وقد  تسهير.  غولد  والنمساوي 
السامية  واللغات  العربي  الأدب  بحوثا عن  العشرين، وكتب  القرن  من  عشر، وعقدا 
والأرامية بالخصوص واهتم بالتاريخ الفارسي وجغرافيته ولكن شهرته تعود إلى كتابه 

في تاريخ القرآن الذي كتبه حوالي 1859. 
تيودور  وهم:  الألمان،  المستشرقين  من  جماعة  الكتاب  انجاز  في  اشترك  لقد 
شفالي  فريدريش  وصديقه  تلميذه  من  طلب  وقد  الكتاب،  اصل  مؤلف  نولدكه: 

)F.Swally( مراجعة الطبعة الثانية واطلع على ما تم في الجزء الأول منه، وأقرّه.
هذا  في  شامل  بتعديل  قام  الذي  نولدكه  تلميذ    )F.Swally( شفالي،  فريدريش 
الكتاب عندما أعيد طبعه سنة 1909، تعديلا لم يترك من النص الأول إلا القليل، ولم 

يستطع نولدكه  الاطلاع على ما تم تعديله في الجزء الثاني والثالث.
وفاة  بعد  الثاني  الجزء  طباعة  أعد  الذي  وهو   ،(H.Tsimren) تسيمرن  هاينرش 
شفالي سنة 1919، وذلك بمساعدة اوغيست فيشر )Fitsher(. ويذكر هاينرش أن 

مخطوط هذا الجزء شمل ضميمة أشار إليها شفالي ولكنه لم يعثر عليها.

)))  رئيس جامعة شنقيط العصرية /موريتانيا



رح الابش لفاسي الـمعروفا ثم يلنفزارندي  لَحمد ابن عبّاد ام 53

كونسبيرغ،  في  استاذا  شفالي  خلف  الذي   Bergshässer» برغشترس،  غوتهلف 
وهو الذي قام بتأليف الجزء الثالث من الكتاب وفقا لرواية تسيمرن، وذلك بمشاركة 

انوبرستل.
الثالث وأكمله سنة 1937  انوبرستل الذي شارك غ.برغشترس في انجاز الجزء 

بعد وفاة شريكه »برغشترس«. 
ونظرا لتعدّد المشاركين في إنجاز هذا الكتاب، فإننا في عرض مواضيعه، لا نعزو 
لنولدكه سوى ما كان في الجزء الأول الذي أقرّ تعديله، أو ما في مناقشته لثلاثة من 
المستشرقين وهو موير وفايل وشبيرنغر لأن شفالي قال انه لم يُجر عليها أي تعديل. 

احد  ذكر  دون  للكتاب  العزو  فضلنا  فقد  والثالث،  الثاني  بالجزأين  يتعلق  ما  أما 
المؤلفين الذين شاركوا فيه لأننا لا نعرف بالتحديد اسهام كل واحد منهم.

2-أهمية الكتاب:
لقد كان بلاشير يصف نولدكه بأنه شيخ المستشرقين في بحوث مادة القرآن. وقد 
القرآن، وفي  بمقدمة حول  الذي عنونه  كتابه  التي بسطها في  آرائه  منه مُجمل  التقط 
الهوامش التي وضعها في ترجمته المعروفة.وقد اتبع نفس المنهج كتاب الموسوعة 
انه المرجع الأول في كل ما يكتبونه  الإسلامية في إصدارها الأول والثاني، فأكدوا 

عن القرآن الكريم.
ولقد استند المستشرقون إلى كتابات نولدكه في مسألتين اثنتين إحداهما: التركيز 
نتيجة رفضهم لظاهرة  النبي صلى االله عليه وسلم،  إنشاء  الكريم من  القرآن  أن  على 
الوحي ولو أن الأدلة العقلية تعوز البرهان على هذا الرفض. الثانية: محاولة التشكيك 
في صحة توثيق المصحف العثماني وحشد كل الروايات الشاذة لهذا الرأي. كما أنهم 
لم يتابعوا نهجه في جانب آرائه التي يعترف فيها بصدق الرسول عليه الصلاة والسلام 

في الايمان برسالته، وفي التصديق نبوته.
3- الجزء الأول:حول أصل القرآن:

1-رأي نولدكه في نبوءة محمد صلى االله عليه وسلم :
لنا من  بد  نبوءة محمد صلى االله عليه وسلم، فقال: لا  بالحديث عن  بدأ نولدكه 
وفهمنا  وتمعن  بتجرد  شخصيته  فحصنا  إذا  نبيا،  بالحقيقة  كان  محمدا  أن  الاعتراف 



54 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

بأفكار  النبي  يأتي  أن  للنبوءة  الوحيد  المقياس  اعتبرنا  وإذا  صحيحا.  فهما  النبوءة 
جديدة لم يسمع بها قط من قبل.

وهو يعتقد أن محمدا صلى االله عليه وسلم لم يقرأ الكتب المقدسة من قبل ولكنهّ 
قد سمع ببعض تعاليمها من مصادر شفوية. ويقول: »ان محمدا حمل طويلا في وحدته 
ما تسلم من الغرباء وجعله يتفاعل في تفكيره، ثم أعاد صياغته بحسب فكره حتى اجبره 
اخيرا الصوت الداخلي الحازم على أن يبرزه لبني قومه رغم الخطر والسخرية الذين 
الذي  الانبياء  حماس  فيه على  نتعرف  جعلنا  ما  الايمان،  إلي  ليدعوهم  لهما  تعرّض 
يتصاعد على التشدد. وكلما ازدادت دقة تعرّفنا على المصدر الصحيح لمعرفة روح 
محمد، ألا وهو القرآن، ترسّخ اعتقادنا بان محمدا آمن في صميم نفسه بحقيقة ما دعا 

إليه، ليستبدل بعبادة العرب الكاذبة للاصنام دينا اسمى يمنح الغبطة للمؤمن«.
والملاحظ هنا تناقض ما يقوله نولدكه من ادعائه أن النبي صلى االله عليه وسلم اخذ 
بعض تعاليمه من مصادر شفوية وأعاد صياغتها، مع إقراره بحقيقة الوحي الذي اطلق 
عليه وصف: »الصوت الداخلي الحازم« وقد تنامى هذا التناقض لما عبر صراحة عن 
صدق ايمانه صلى االله عليه وسلم برسالته، وانه كان يستخدم وسائل سلطة القرآن في 

أمور لا علاقة لها بالدين، دون أن يدرك نولدكه شمولية الإسلام لكل مظاهر الحياة.
وفي معرض حديثه عن مصادر تعليم محمد صلى االله عليه وسلم، دحض نولدكه 
الاولين«،  »أساطير  بعنوان  كتاب  عن  اليائس  بحثه  في   ،(Sprenger)شبرنغر رأي 
ورأي كليمان هوار )Clement Huart( في اعتبار شعر امية بن أبي الصلت من مصادر 

القرآن الكريم.

3- رايه في الوحي:
ذكر اولا حديث عائشة عن كيفية نزول الوحي، وتحدّث عن البرحاء عند نزوله، 
بما  النفسي«، وشبهها  الصرع والاضطراب  نوع من  »إنها  فايل  المسشرق  وأيّد رأي 
Esdro. ولكنه خالف آراء فايل في قوله  ورد في إنجيل متى، الفصل 2، 4 في رؤيا 
بتدخل شخص مخادع يلقي على النبي محمد صلى االله عليه وسلم ما يريد، كما ينفي 
بأخطائه  وصفه  مما  فبالرغم  نولدكه:  ويقول  التعليم.  عملية  في  بحيرا  الراهب  تأثير 
)يعني النبي صلى االله عليه وسلم( فقد كانت حياته وإنجازاته تقوم على صدق رسالته 
غير المحدود. وهذا لا يعني أن نولدكه يؤمن برسالة النبي محمد صلى االله عليه وسلم 



رح الابش لفاسي الـمعروفا ثم يلنفزارندي  لَحمد ابن عبّاد ام 55

ولكنه يعتقد جازما انه صلى االله عليه وسلم كان صادقا مع نفسه ومؤمنا برسالته ويقول 
غريبة  مصادر  من  قصص  استخدام  وبواسطة  واع،  بتفكير  أعدها  سور  عن  اعلن  انه 
مثبتة وكأنها وحي حقيقي من الله، غير انه زعم أن النبي صلى االله عليه وسلم لم يفصل 
بين الروحانيات والدنيويات، فقال عنه إنه غالبا ما استخدم سلطة القرآن لفرض أمور 
لا علاقة لها بالدين وكأنه، وهو مفكر بسيط، لم يتوان باستخدام وسائل مرجوحة بما 
يسمى الخداع باسم الدين، وكأنه التمس له عذرا في قوله عن غيره من الانبياء: »لو 

عرفنا عنهم ما عرفناه عنه لفقد كثير منهم المرتبة الجليلة التي يتمتع بها«.
ثم بحث كلمة »قرآن« وقال إنه لم يتأكد من أصلها، ويظن أن معناها مقطع للقراءة، 
فيها  نزل  نماذج من وقائع  السريانية وكذلك كلمة فرقان. وذكر  أن أصلها من  ويرى 
الذي  الرجل  عن  كابتعاده  الظرفية  المغيبات  ببعض  بإخباره  صلى الله عليه وسلم  النبي  على  الوحي 
أراد قتله بحجر، ونزول توبة أبي لبابة. ويزيد قائلا: »إن مثل هذه الأمثلة، وهي كثيرة 
جدا، حتى ولو اعتبرت من قصص الخرافات، لا تترك لنا بدا من أن نتمسك بأن هذه 
الأحداث والأقاويل ترسم على العموم صورة صحيحة عن الأمزجة والأوضاع النفسية 
التي كان بها محمد صلى االله عليه وسلم. ومن صفة الأنبياء كما يعلمنا تاريخ الأديان 
أن يكونوا على اتصال شبه دائم بالألوهية وأن يصغوا إلى ما يوحى إليهم، ليس فقط 

بأعمال عظيمة ومهمة، بل أيضا في أصغر أمور الحياة اليومية التي لا تُحصى.«
ويعترف نولدكه بامر مهم، وهو أن الرسول عليه الصلاة والسلام وإن كان تحت 
وثيقة  بصفة  القرآني،  النقل  تماسك  في  الفضل  له  كان  قرآنية،  غير  ايحاءات  تأثير 
صادقة غير محرّفة للإرادة الإلهية في مواجهة كتب اليهود والنصارى، لذا فإنه اهتم 
الاعتراف  وهذا  والتحريف،  الاندثار  من  ليحفظ  به  إليه  أوحي  بما  الخطي  بالتشبث 
القرآنية  بين اسلوب الآيات  التباين  المستشرق في  التي لم يلاحظها  الفروق  يتضمن 

ونصوص الأحاديث سواء أكانت نبوية أم قدسية.
وتحدث المؤلف عن اسلوب القرآن والعمل على توفيق آياته للقافية السجعية في 
أواخر الجمل. وأعطى مثلا في سورتي الرحمان والواقعة اللتان قال انهما تحملان 
آثار عمل فني وأدبي ذي توزيع دقيق، واستعمال ماهر لمحسّنات الاسلوب الخطابية 

وقياس متعمد لطول المقاطع المفردة.
ومن جهة أخرى يلاحظ نولدكه تفاوتا كبيرا وكثيرا من الحرية في ترتيب النص 
بحيث يستبعد وجود بنية مقاطع شعرية بالمعنى التقني للكلمة، ولكنه يقول أن القرآن 

خطابي الطابع أكثر مما هو شعريه.



56 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

لتبرير  المسلمين  علماء  اختراع  من  انه  زاعما  السبعة  الأحرف  حديث  تناول  ثم 
كون المجموعة الأولى من الرواية القرآنية تتضمن سبع لهجات عربية، وان الرواية 
يختزل  الراي  هذا  أن  والملاحظ  قريش.  لهجة  هي  واحدة  لهجة  اعتمدت  العثمانية 

امرين مهمين من الناحية العلمية.
أولا: أن القول باختراع حديث الأحرف السبعة يدل على عدم فحص جميع الأدلة 
أن  غير  المحدثين،  عند  التواتر  قاربت حدّ  التي  الحديث  هذا  لتصحيح  الموضوعية 
المستشرقين كعادتهم يتمسكون بالأدلة المسبقة عندهم دون قبول نقاش الأدلة على 

صحتها من عدمها.
ثانيا: الاعتقاد أن الرواية العثمانية تقتصر على لهجة قريش ينافي البحوث اللغوية 
التي جرت على هذه الرواية، وما يتفرع عنها من الطرق الواردة في أحرف القراءات 

العشر المتواترة.
ما  الوحي  كُتّاب  على  يُملي  كان  وسلم  عليه  االله  صلى  انه  نولدكه  يزعم  كما 
يشاء،وقدم مثالا لذلك لما نزلت آية ذم القاعدين عن الحرب في سورة النساء، وأتى 
بعض العميان واستغفروا خوفا من أن يشملهم هذا، أن النبي صلى االله عليه وسلم أمر 
زيد بن ثابت أن يضيف الكلمات التي يُستثنى فيها المصابون بعلّة جسدية ، متناسيا 
أن آية رفع الحرج عن هؤلاء تكرّرت عدة مرات في القرآن، وان النبي عليه الصلاة 
والسلام لا يضيف من تلقاء نفسه شيئا من القرآن وكان عينه لم تقع على قوله تعالى: 
»وإذا تتلى عليهم آياتنا بينات قال الذين لا يرجون لقاءنا ايت بقرآن غير هذا أو بدّله 
قل ما يكون لي أن أبدّله من تلقاء نفسي أن أتبع إلا ما يوحى اليّ قل لو شاء االله ما تلوته 
عليكم ولا أدراكم به وقد لبثت فيكم عمرا من قبله أفلا تعقلون فمن أظلم ممن افترى 

على االله كذبا أو كذّب بآياته إنه لا يُفلح المجرمون« 
في  هو  إنما  فحسب  النظم  في  ليس  إنه  فقال  الإعجاز  عن  نولدكه  تحدّث  ثم 
الطريقة  بنفس  الأوثان  عبادة  عن  يُدافعوا  أن  قريش  لمشركي  يمكن  لا  إذ  الجوهر، 
التي دافع فيها القرآن عن التوحيد. وقال أن ايمان محمد كان ايمانا أصيلا تجاه قومه، 
وخلق لنفسه تعبيرا اصيلا عنه لم يكن في امكانهم تقليده، وزادت حيرة أسلوبه في 
صعوبة ذلك بقدر غير يسير، لكن من الغريب قوله: إن تعاليم مسيلمة الكذّاب وتعاليم 
الأبدية،  الحياة  مثل  بينهما  مشتركة  أمور  ثمت  وان  كبير،  حدّ  إلى  متشابهة  الإسلام 
واسم الرحمان، وأحكام الصيام وتحريم الخمر والصلوات اليومية، ولكنه ذكر من 



رح الابش لفاسي الـمعروفا ثم يلنفزارندي  لَحمد ابن عبّاد ام 57

آرائه تحريم الزواج بعد ولادة طفل  ذكر. ويظهر مسيلمة في زعمه كثيرا من الأصالة 
في التعبير، وهذا من آرائه الصبيانية التي اعترف بصعوبة محوها.

4 - رأيه في ترتيب السور
فيها  العلق، ويذكر  قبل  نزلت  قد  أن سبعة عشر سورة  أن موير زعم  نولدكه  ذكر 
على  المكية  السور  ترتيب  الزعم.ويرى  هذا  على  الأدلة  بيان  دون  »العصر«  سورة 

ثلاث مراحل معترفا انه لم يتأكد من هذا الترتيب، وهي:
القلم،  الطور،  ق،  الدخان،  الزخرف،  ص،  يس،  منها  وذكر  الأولى:  الفترة  ـ  أ 

القيامة، مع عجزه عن فهم الأقسام بالكائنات الأنثوية.
وفي معرض الحديث عن الآيات الشيطانية التي أقحمها بلاشير في سورة النجم 
ذكر نولدكه أن موير )Muer( وشيرنغر )sprenger( يعترفان بحصول الحادث ويريان 
فيه ما وصفوه بالخداع. أما ليوني كتاني فيرى انه اختلاق متأخر بضعف روايته، وبأن 
مشركي قريش الذين أكرهوا المسلمين على الهجرة إلى الحبشة لا يمكن أن ينصتوا 
منه إلى سورة كاملة، وان تبني النبي صلى االله عليه وسلم لتعظيم الكعبة لم يأت بنتيجة 
تجاه كفار قريش، وأن اعتبار الأوثان الثلاثة )اللات والعزة ومناة( من شعائر العبادة 

الإسلامية يتناقض كليا مع إنجازاته التوحيدية.
وتحدث عن »الفاتحة« وعن لفظ »المثاني« ورجّح كون أصلها من الكلمة اليهودية 
– الأرامية »ثنيثو« بمعنى التقليد. وتحدّث عن البسملة، ويقول انه ليس من المؤكد انه 

عليه الصلاة والسلام قد اعتبرها مما نزل في غير سورة النمل.
اختفاء  خصائصها  ومن  الصافات  سورة  أمثلتها  من  وذكر  الثانية:  الفترة  ب- 
الأقسام، وايراد عبارة »قل« في الفلق، وورود اسم الرحمان وسورة القمر )ويشكك 
في انشقاق القمر وفي شقّ الصدر(، وسورة الاسراء واعتقد أن الاسراء ليس إلا حلما.
ج-الفقرة الثالثة: قال عنها: »إن اللغة فيها اصبحت واهية نثرية، التكرار الذي لا 
التي  والبراهين  تقريبا  نفسها  الكلمات  ترداد  النبي عن  يتورع  له. ويقول: »ولا  نهاية 
تفتقر إلى الوضوح والجودة، ولا تقنع إلا من يؤمن سلفا بالنتيجة النهائية، والقصص 
نفسهأي  المؤلف  به  وصف  ما  جليا  ويتضح  التنوع«  من  بالقليل  إلا  تأتي  لا  التي 

»الصبيانية الوقحة«



58 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

والنحل.  والجاثية  وغافر،  وفصّلت  السجدة،  سورة  الفترة:  هذه  سور  من  وذكر 
فكان من عمى بصيرته عدم إدراك ما في هذه السور من قوة الإعجاز، التي من أمثلتها 
الذين  منه جلود  تقشعرّ  مثاني  الحديث كتابا متشابها  أنزل  أحسن  »الله  تعالى:  قوله 
يخشون ربّهم ثم تلين جلودهم ثم قلوبهم إلى ذكر االله ذلك هدى االله يهدي به من يشاء 

ومن يضلل االله فما له من هاد« 

السّور المدنية: 
ثم تناول نولدكه السور المدنية ، ومهّد لها بمقدمة حول الهجرة وعلاقة الرسول 
نجاح  سرّ  كون  في  زملائه  آراء  بعض  ورفض  المدينة،  بأهل  وسلم  عليه  االله  صلى 
الإسلام في المدينة يعود إلى عوامل سياسية لما كان بين الاوس والخزرج من نزاع، 
وأكّد على الوازع الديني في هذا النجاح، وتحدّث عن دور المنافقين واليهود وأهل 

الاعراب فيما تعرّض له الرسول عليه الصلاة والسلام.
ثم استعرض السور المدنية بالتفصيل مع ربطها بالحوادث التي زامنتها مؤكدا على 
طابعها التشريعي ونزولها لأسباب معينة معروفة.وحاول وضع ترتيب زمني لنزولها 
حسب تاريخ حوادث السنين العشرة، لكنه عادة لا يترك فرصة تمر دون الطعن في 
روايات أئمة التفسير معتمدا في ذلك على اجتهاداته الخاصة وفقا لفكرته الأساسية، 
وهي أن القرآن من صنع النبي صلى االله عليه وسلم وانه يستعمل سلطة الوحي لتدبير 

سياسته الدينية والدنيوية.
ولقد افاض في التعاليق حول تناسق الآيات في السور باعتبار مضمونها وعلاقاتها 

بالحوادث التي يستعرضها.
ويعتقد أنه مع مرور الزمن  صارت السور أقوال معلم ومشرع لا غير، فهو يرى أنها 
فقدت الشحنة التي كانت في السور المكية، وهذا رأي يعود إلى عمق جهله بأسرار 

اللغة. 
وذيّل هذا الفصل بما سمّاه »ما لا يتضمن القرآن مما اوحى على محمد صلى االله 
عليه وسلم ، وفي هذا الجزء استعرض بعض النصوص التي اثبتت السنة نسخها، مثل 
حديث »لو أن لابن آدم واديان« »والرّضعات السبع التي تحرم« ، وحديث »إن الدين 

عند االله الحنفية السمحاء« والرضا عن شهداء بئر معونة، وآية الرجم.

)البقية في العدد القادم(



59 عمر رحمهدمحمو ر شعلالوالدكت من سيرة

 من سيرة الدكتور شعلال محمود عمر
 رحمه اللّه

بقلم : الدكتور قدور إبراهيم عمار المهاجي

لقد واكبت مسيرة هذا الرجل رحمه االله صفحات مجيدة من الفضائل والأعمال، 
ذات البعد الثقافي الديني السياسي والاجتماعي من التي لا زالت منتظمة في كثير 
من الوقفات التاريخية وأحداثها الزمانية والمكانية تروي مؤيدة بواقع من الحجج 
والبيان، وكثير هي فضائله رحمه االله من التي باتت تدعوني اليوم، وبكثير من الرغبة 
والإلحاح، لأقف أمامها وبشيء من الحق والعدل والإنصاف، حتى تكون للأجيال 
هذه  مثل  في  الكتابة  أن  يقيني،  بأن  علما  وحمد  وفخر  عز  محل  يوما  وللتاريخ 
المواضيع ليست من السهولة بمكان، لا لشيء وإنما لصعوبة الوقوف عند أوائلها 
من أواخرها، نظرا لتعدد مناسباتها، وتنوع أغراضها وموضوعاتها إلا أنني والحمد 
لله، فمهما باعدت الأيام زمانها إلا وتقاربت كونها لا زالت تمتد عندي في كثير من 

صدق رواية وسمو معنى وعمق أهداف في غنى لفظ، وثبت صواب.
الأمر الذي بات يعينني على تدوينها بعيدا عن الأخذ بالاجتهاد في تقليب هذه 

الرواية أو تلك . االله من قال: )..( لا خير في القول إلا من انتفع به، ولارحم
ينتفع إلا بالصدق، ولا صدق إلا بالحقيقة والواقع. سائلا االله العلي القدير أن 
وخصال  محمودة،  أعمال  خلال  من  الصفحات  هذه  في  يرد  ما  كل  عن  يعينني 
معدودة، وملامح أصيلة وضاءة من التي كانت له رحمه االله في سعة علم ومعرفة 
وخلق قويم، ما جعله يتصدر الكثير من منصاتها الثقافية وميادينها السياسية وحلقاتها 



60 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

في الوعظ والإرشاد، في كثير من المنتديات الفكرية والثقافية، عبر كامل ولايات 
الوطن وخارجه

بكامل  فكرية،  ثقافية  مضامين  في  عندي  ستأتي  تاريخية،  وقفات  بحق  فهي 
أوصافها واتساع آفاقها، وتنوع صلاتها المتعددة الجوانب، وكثير من الوقفات من 
التي ظلت تجمعني به رحمه االله عبر سنوات من العمل الميداني العلمي والعمل 
العالمي  الاتحاد  إلى  وصولا  وخارجه،  الجزائرية  للزوايا  الوطني  الاتحاد  داخل 
للتصوف، الذي كان لي فيه شرف تولي رئاسة مجلسه العلمي العالمي، غداة تأسيسه 
بمدينة مستغانم من أرض الجزائر، والرئاسة فيه آلت للدكتور شعلال محمود عمر 
)رحمه الله(. فهو المرحوم الدكتور شعلال محمود عمر )رحمه الله( الذي محضته 
الزوايا ومساجد كتاب االله رداءها في سنين وأصفت له أماكنها وأعطته قيادتها في 
كثير من مسيرتها الدينية التعليمية منها والعلمية من التي ظل يحتل بها مقاما رفيعا 
من الإجلال والاحترام داخل الاتحاد الوطني للزوايا وخارجه، الأمر الذي ساعده 
على خلق تفاهمات اجتماعية كانت لها بعداً ثقافيا دينيا سياسيا واجتماعيا، وذلك 
بفضل ما باتت تحققه هذه البيوتات من صلات ودية، وعلاقات حميمية بين الكثير 
من مؤسسات الوطن السياسية والثقافية والاجتماعية والناس بعامة، والتي بات ظله 

بها يمتد عبر كامل التراب الوطن إلى وفاته)رحمه الله(.

تفوق علمي واعتدال وتألق في المعارف والآداب
هو من مواليد مدينة السوقر ولاية تيارت من عام 1949 للميلاد، عاش وترعرع 
في ظل حياة أبوية فاضلة كريمة ناعمة مترفة. كان له منذ صباه تأثر بيئي وثقافي، فهو 
من دار أصيلة وبيت معمور وامتداد موهبة ومهاد ومهاداة أثيرة وقد أتم ببيت والده 
رحمه االله كل ما كان طفولة وفتوة وصبا وشبابا، إلى أن اشتد عوده واتسعت آفاق 
القول فيه، اعتدالا وحسنا في معارف وآداب، تمكن أيامها من حفظ القرآن الكريم 
والده  يد  على  له  كانت  التي  من  والدينية  اللغوية  العلوم  من  وكثير  وتلاوة  رسما 
الشيخ الميسوم رحمه االله وآخرون كثر من الذين تناوبوا الدرس والتحفيظ بمسجد 
والده الذي كان يتولاه إمامة درسا وتحصيلا، جمعة وصلوات الخمس، إلى جانب 
ما كان يتلقاه في المدرسة الفرنسية يومئذ من لغة وعلوم، كل ذلك وغيره كثير مكنه 
آن  في  والغربية  منها  الإسلامية  العربية  الحضارة  مرافقة  في  والنضوج  التألق  من 
واحد. لكنه وقبل أن يستكمل هذا الفتى من الشباب ويجتمع السن غادر مدينته إلى 



61 عمر رحمهدمحمو ر شعلالوالدكت من سيرة

حظيرة تلمسان التي كانت يومئذ من أعظم مراكز مناهل العلم في الجزائر، والتي 
بها أخذ نجمه يتألق، من حيث ما كان عليه من سرعة بديهة وسعة إدراك ما أهله أن 
يلتحق بكثير من النشاطات الفكرية والثقافية داخل مؤسسته التعليمية من التي باتت 
تشفع له بمنزلة غير مسبوقة بين أقرانه تفوقا ومكانة، إلى أن توج بها بحصوله على 
شهادة الثانوية العام )البكالوريا( يومئذ، التي مكنته مستقبلا من دراسة العلوم الطبية 
بجامعة وهران بكامل جدارة واستحقاق لينال بها بعد سنوات من العمل والمثابرة 
في درس وتحصيل شهادة الدكتوراه كطبيب عام، حيث كانت الخدمة الوطنية في 
انتظاره، التي كانت واجبا على كل طالب أكمل دراسته الجامعية، أذاها في سنتين 

كطبيب بإحدى ثكناتها العسكرية بوهران.
ونظرا لأخذه شهادة الطب بامتياز، ونظرا لتفوقه العلمي ولمعان موهبته العلمية 
والفكرية استطاع أن يجد لنفسه متسعا من مجالات مواصلة البحث العلمي داخل 
الوطن وخارجه، للوصول إلى غايته المنشودة من تخصص في ميدان عمله، يضمن 
له النعيم المقيم والعيش الكريم، ففتح لنفسه بابا لتحقيق غايته اتجاه فرنسا، لعل 
الحياة تتسع له علما وعملا، فكان له ذلك والحمد لله، أن استقبلته إحدى الجامعات 
العلمية الفرنسية يومئذ دون مسابقة أو قيد أو شرط من التي كانت تتعامل بها هذه 
العليا  الدراسات  في  الدقيقة  العلمية  التخصصات  ذات  منها  وبخاصة  الجامعات 
العلم  وحب  الخير  فيه  وجد  أستاذ  االله إلى  هداه  أن  عونه  االله وحسن  من  وبتوفيق 
المعيشة  وغلاء  الحياة  لمتطلبات  ونظرا  لكنه  طموحه،  تحقيق  في  عونا  له  ليكون 
والحياة الزوجية التي كانت في رفقته وبمساعدة من هذا الأستاذ الفاضل استطاع 

أن يجد لنفسه عملا يتوافق وعمله العلمي.

تأسيس الاتحاد الوطني للزوايا الجزائرية
ومن  وعناية  واهتمام  تركيز  من  الجاد  العلمي  العمل  هذا  يستحقه  لما  ونظرا 
الجهد الذي لا يقدر عليه إلا من كان من ذوي الإرادة القوية والعمل الجاد، ولكنه 
بصبره وثباته وبإيمانه القوي تجاه ما كان يصبو إليه، تحقق له المراد بالقدر الذي 
أهلته له همته وذكاؤه وجهده العملي العلمي الجاد، ليعود بقرار صائب إلى خدمة 
وطنه ومجتمعه، رغم العروض التي قدمت له للعمل هناك، ليستقر به المقام بمدينة 
مستغانم التي استطاع بها أن يستدرك ما فاته في تكوين بيت عامر بالمحبة والكرم 
والخلق القويم، إذ أنه ولكل إنسان ما له بالقدر الذي يستحقه في ميزان ما حصل 



62 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

حتى  ومنزلة،  وقدرا  شهرة  يزيده  أو  به  أحق  كان  اتجاها  لنفسه  ملتمسا  أعطى  وما 
بات به أحب الناس شرفا واحتراما وتقديرا، وعند جمهور أفني عمره في خدمته 
فضلا ونبلا بعيدا عن المطامع الدنوية سنيها وذنيها، ولكنه ونظرا لما بات يعيشه 
لا  تحتاج  لا  جوهرها  في  كانت له  التي  من  وفكرية  ثقافية  اجتماعية  تحديات  من 
إلي درس ولا موهبة، ظنا منهم أن الحياة فيها قد اتسعت له أفاقها رحيبة مرحبة 
فكان من الطبيعي أن يجد لنفسه فضاء مضافا إلى نشاطه في ميدان الطب والبحث 
العلمي، فمالت به رغبته إلى موضوع ظل يمس أوتار وجدانه منذ صباه، لأنه كان 
رحمه االله يعد من الرجالات المؤمنين الصلحاء من الذين لم يكن لهم من معين أو 
منبع سوى تلك الحياة الدينية التي نشأ في رياضها ونهل من منابعها وعاشها حياة 
وفكرا ونهجا وثقافة ليجد فيه الكثير من أسباب الجد والنشاط والعمل الصالح لله 
وللوطن، فعمل على تحقق مراده بعد جهد وتعب شديدين، ألا وهو إنشاء ما بات 
يعرف بـ: )الاتحاد الوطني للزوايا الجزائرية(، الذي انتقلت عنده من فكرة نظرية 
إلى واقع ملموس، وقد نالت فكرته هذه أيما إعجاب لدى السلطات الوطنية يومئذ، 
مما زاده قوة، وزادا في نشاطه الفكري والثقافي في النهوض بها علما وعملا، حتى 
أصبحت أيامه بها مرضية في كثير من مجالاتها من التي باتت تتكرر وتتجدد كلما 
فتحت لها الأبواب لذلك كما أنها لاقت الكثير من الترحيب والبهجة والسرور لدى 
الكثير من رجالاتها القائمين عليها ومن عامة الناس وخاصتهم، وقد كان له في هذا 
التوجه سعة وآفاق حتى باتت للوطن يوما أمنا وأمانا في كثير من توجهاتها الدينية 
والوطنية، لما بات فيها من عمل يوحد وجدانها عبر كامل التراب الوطني، ويربط 
بعضها البعض برباط من التعاطف والتآخي والمحبة ليجعل منها بحق جسما واحدا 
مليء  منهج  وفق  والسهر،  بالحمى  الأعضاء  سائر  له  تداعى  عضو  منه  اشتكى  إذا 
بأسباب الحكمة والتوجه الوطني السليم، الذي ما من شأنه أن يواكب الأسلوب 
الحضاري في كثير من ميادينه من حيث تبصير الناس بشؤون دينهم ودنياهم في 

حسن عمل وصدق نية

إنشاء مدارس قرآنية عبر كامل ولايات الوطن
ومن الفضائل التي لا زالت تحسب له رحمه االله أنه عمل على إنشاء مدارس 
الثقافة  ودور  الزوايا  دور  عن  بعيدة  ودوائرها،  الوطن  ولايات  كامل  عبر  قرآنية 
والتربية والتكوين هدفها تحفيظ القرآن الكريم وتعليم علومه وقد لاقت دعوته هذه 



63 عمر رحمهدمحمو ر شعلالوالدكت من سيرة

الكثير من المبادرات ممن آمن بها من ذوي الإحسان، وأهل القرآن ومحبيه وهو 
الجزائرية،  للزوايا  الوطني  الاتحاد  من  أعضاء  رفقة  به  دفع  الذي  الحقيقي  الدافع 
من كتاب وأساتذة باحثين على إصدار قانون طالب القرآن الكريم في مواد قانونية 
إلحاقا بقانون الطالب النظامي للمؤسسات التعليمية لوزارة التربية والتعليم، يشمله 
هو الآخر بكثير من الرعاية المادية والمعنوية، منها على سبيل المثال حصوله على 
منحة متساوية مع طالب المدرسة الجزائرية النظامية، طيلة فترة تعلمه، حتى تكفل 
له حق المأكل والمشرب والإقامة داخل هذه المؤسسات الدينية من زوايا وكتاتيب 
قرآنية ومساجد كتاب الله، ووظيفة تؤهله للعيش الكريم بعد حصوله على شهادة 
لكن  علومه،  معارف  من  قليل  غير  بنصيب  والأخذ  الكريم،  للقرآن  لحفظه  تؤهله 
هذا المشروع لم ير النور إلى اليوم، نظرا للأيادي التي استلمته يومئذ، والتي كانت 
قريبة في ظاهرها بعيدة كل البعد عن هذا التوجه التربوي الديني السليم، مما جعل 
مصيره يظل معلقا على صاحب الأمانة، الذي وضعه تحت قيود ثقيلة. جعلت منه 
أن يظل حبيس رفوف أصابها الإهمال والضياع والنسيان وبقي الأجر فيه لنا وله 

عند االله ثابتا إن شاء االله 
وفضائل أخرى كثيرة منها على سبيل المثال، الدور الكبير الذين قامت به الزوايا 
الوطنية أيام المصالحة الوطنية، إيمانا منه في المساهمة الإخراج الوطن من محنته 
الزوايا  هذه  وقفت  حيث  عقباها،  يحمد  لا  عواقب  إلى  به  تؤدي  أن  كادت  التي 
والكتاتيب القرآنية، جنبا إلى جنب مع الدولة الجزائرية يومئذ في كثير من أبعادها. 
الداعية إلى لم شمل أبناء الوطن الواحد، بكثير من الوحدة والمحبة والوئام، بعد 
أن أخذ البعيد والقريب منها الحاصد لنعمة االله عليها، ومنها الناكر جهادها في فضل 
حريتها واستقلالها شاعلين نار هذه الفتنة الذي بات الوطن منها غير آمن ويوقدون 
في  النبيه  القدر  االله من  رحمه  به  يتمتع  كان  لما  نظرا  كادت  أو  هدأت  كلما  نارها 

فضائل ظلت تتجلى في كثير من أقواله وأفعاله 
ومما يحسب له أيضا رحمه االله أنه سعى وفي عدد غير قليل من وجوه الاتحاد 
الوطني للزوايا الجزائرية من الذين كانوا على درجة كبيرة من الوعي الثقافي الفكري 
والسياسي، إلى تأسيس الاتحاد العالمي للتصوف والتي كانت المنافسة فيه على 

أشدها يومئذ بين العديد من دول العالم
حيث استمر العمل عليه كفكرة قابلة للوجود مدة سنوات قادتني معه والحمد 
لله، إلى العديد من دول العالم العربية منها والإسلامية جاعلين هدف خطابنا في 



64 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

السليم  التوجه  فيها  نرى  كنا  التي  من  والحجج  العوامل  وسائل  بشتى  الغير  إقناع 
والرأي السديد بما يتفق وسمو أهدافه، وبفضل من االله وحسن عونه وبما كان يتمتع 
به مجتمعنا الجزائري الأصيل من آثار جليلة، وتاريخ مجيد. لقيت الفكرة الكثير 
والحمد  تأسيسه  وتم  يومئذ،  ممثليه  من  العديد  عند  والتوافق  الرضا  مجالات  من 
لله بمدينة مستغام من أرض الجزائر، الذي كان لي الشرف فيه تولي رئاسة مجلسه 
العلمي والذي آلت إليه الرئاسة للمرحوم الدكتور شملال محمود عمر بالإجماع، 
من  ولنا  فيها،  حقه  نفيه  لا  أننا  إلا  عنها  تحدثنا  مهما  التي  من  كثيرة  أخرى  وأمور 

مداركه الواسعة ومكارمه الفاضلة، وخصاله الحميدة، مسندة صحيحة..
صاحب  كطبيب  أيامه  االله جل  رحمه  عمر  محمود  شملال  الدكتور  عاش  لقد 
اختصاص في أمراض القلب التي كان فيها عظيم الفائدة أثرا وأبعد صدى، وأستاذا 
فاضلا أعطى فيه الكثير من جهد العلمي والعملي عاشر نخبة من العلماء الباحثين 
وكبار الحركات السياسية الوطنية، وله فيها صحبة أخيار ومن أعيان عصرها، وقد 
سخر آخر أيامه رحمه االله في كثير من الأعمال العلمية السياسية والاجتماعية خدمة 
للوطن، كان النصيب الأكبر فيها للمجتمع في أوضح محجة وأحمد عاقبة أثر فيها 
العفاف  من  فيها  الأمين  الصادق  المصلح  للمؤمن  تكون  أن  ينبغي  التي  الصفات 
والصدق والعدل والإنصاف، ما فيها من سابق معرفة أو سالف تحصيل أو كامل 
استعداد، وكل هذه الصفات وغيرها كثير كانت له من التجارب ما صافحت يداه 
النفع والضر، والخير والشر، ما أغناء عن تعامله مع الحياة بالطريقة التي أرادتها له 
الحياة، والحقيقة أقول، فإنه كان رحمه االله لا يقابل الشيء بمثله ولا بالشكل الذي 
الدوام موضع رأي في  يفتح عليه أبواب المتاعب وقد كنت له والحمد لله على 
إخلاص وحسن تدبير. بإسداء النصائح، ومظنة مشتك ما في نفسه أوافيه الرأي حقه 
قبل أوانه قدر ما أقدر عليه. حيث يكون فيه عصي المزاج، وأخرى لا يقبل المساومة 
فيه الغضب والرضا، وفيه الرخاء والشدة وسيلي هذه الصفحات صفحات أخرى 
نتناول فيها إن شاء االله أهم جانب من جوانب حياته الفكرية والعلمية من التي كان 
فيها كبير فضل علما وعملا كأستاذ باحث وأديب كاتب مؤرخ، وأمور أخرى كثيرة 
من التي أخذ منها وأعطى ومنحها ذوب نفسه )رحمه الله( وأسكنه فسيح جناته إنا 

لله وإنا إليه راجعون.



65عليهم بياءنالأ هو الأساس المشترك بين جميع الدين إقامة

إقامة الدين هو الأساس المشترك 
بين جميع الأنبياء عليهم السلام 

بقلم المفكر الهندي وحيد الدين خان

وَمَا  إلَِيْكَ  أَوْحَيْناَ  ذِي  وَالَّ نُوحًا  بهِِ  ى  مَا وَصَّ ينِ  الدِّ مِنَ  لَكُمْ  قال االله تعالى: ﴿شَرَعَ 
قُوا فيِه﴾  )الشورى: من  تَتَفَرَّ ينَ وَلََا  أَقِيمُوا الدِّ أَنْ  يْناَ بهِِ إبِْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى  وَصَّ

الآية13(.
ينَ﴾ في مقابل القضاء على الباطل، بل أمرت بإقامة  إن الآية لم تقل ﴿أَقِيمُوا الدِّ
الدّين  في مقابل عدم التفرّق فيه.  فالحالتان اللتان جاء فيهما الأمر والنهي. تتعلقان 
بالدّين ذاته.  ولقد كتب المفســـــــرون أن المقصود بالدّين في هذه الآية هو الدّين 
جَعَلْناَ  لكُِلٍّ  المفصلة: (  المشترك بين جميع الأنبياء وهو غير الشريعــــة  الأساسي 
بالنسبة  الأنبياء  بين  الفرق  يكن  ولم   )48 الآية  )المائدة:من  وَمِنهَْاجًا)  شِرْعَةً  مِنكُْمْ 
للشريعة المفصّلة قائمًا على أساس أيّ تطور تشريعي بل كان قائمًا على أساس الفرق 
يشتمل على قسمين: قسم  الدّين  إن  أوضح  وبعبارة  الدعوة.  الظروف ومراحل  بين 
يتعلق  فالأول  للظروف،  تبعًا  مطلوب  وقسم  واحدة،  وبحالة  مُطلقة  بصفة  مطلوب 
بالتعاليم الأساسية كالتوحيد، ولقد جاء ذكره في القران الكريم باسم )الدّين( والقسم 
الثاني الشريعة أو المنهاج أي القوانين الفرعية وأسلوب العمل... وقد عّبر القرآن عن 
بعُِوهُ وَلََا  القسم الأول بالصراط المستقيم قال تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّ
كُمْ تَتَّقُونَ ﴾)الأنعام: 153(،  اكُمْ بهِِ لَعَلَّ قَ بكُِمْ عَنْ سَبيِلِهِ ذَلكُِمْ وَصَّ بُلَ فَتَفَرَّ تَتَّبعُِوا السُّ
تظهر  التي  السبل  تلك  بل  الشرك،  أو  الكفر  طرق  الآية  في  بالسبل  المقصود  وليس 
باسم الدّين، ويكون نتيجتها التفرقُ في الدين الواحد المتفق عليه وعلى سبيل المثال، 
له وحده، لا  العبادة  بخالقه، وصرف  العبد  اعتراف  الدّين، وهو  التوحيد هو جوهر 
يشرك به شيئا، هذا هو أصل الدّين، فمن وجده وجد كلّ شيء ومن أضاعه أضاع كل 



66 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

شيء.  فالأمر الذي جاء في القرآن الكريم بإقامة الدّين يتعلق بالتوحيـد. وإقامة الدّين 
إنما هو عنـــــوان للجهاد من أجل القضية المتفق عليها وهي قضية عبادة االله حق 

عبادته وليس إثارة الجدال، أو النزاع بين المسلمين في المسائل المختلف حولها. 
وعلى سبيل المثال: إن قضية وجود االله ووحدانيته والدعوة إلى إلوهيته بين الناس 
الآيات والأحاديث،  ثابتة بحكم  الأمة لأنها  بين  اختلاف  فيها  ليس  التي  الأمور  من 
وعلى العكس من هذا لو أخرجت لحلـبة الصــراع قضايا مثل: ما عرش الله، وكيف 
استنباطية  القضايا  هذه  مثل  فإن  عليه،  الاستواء  يكون  كيف  أو  العرش،  هذا  يكون 
والخوض فيها يجعل البعض يأخذ اتجاهًا طبقًا لاستنباط شخص ما، والأخر يسلك 
اتجاها آخر وهكذا تظهر نتائج مختلفة وتتجمع حول كلّ نتيجة جماعة من المؤمنين 
مثلًا  جماعة  قامت  فإذا  وفرق.  مذاهب  عدّة  إلى  الواحد  الدين  فيها  يتحول  لدرجة 
بإثارة نزاع فقهيّ حول جزئيات العبادة، أو راحت تقيم جبهة سياسية تعارض السلطة 
الحاكمة فتقوم بالصدام معها باسم إقامة الدّين، فهذا لا يعني أبدًا ) إقامة الدّين (، بل 
قَ بكُِمْ عَنْ سَبيِلِهِ ﴾، )الأنعام: 153(  وهو أمر  بُلَ فَتَفَرَّ هو إتباع للسبل  ﴿وَلََا تَتَّبعُِوا السُّ
ممنوع تماما في الدّين، وإن إثارة المعارك حول الأمور الثانوية أو القضايا المختلف 
فيها إنما يقضي على وحدة الأمة، فالأمة حين تتمزق إلى فرق مختلفة فهي تحرم من 

نصرة االله الاجتماعية. 
وهكذا يبدو لنا أن الجهاد في مجال العقائد المتفق عليها إنّما هو وحده )الإقامة 
للدين(، وعلى عكس من هذا فالقسم الثاني )المسائل الخلافية( سوف يبعث الشقاق، 
ويحدث الشروخ في الدّين وهو ما يسمىّ بالمصطلح القرآني: )التفرق في الدين(.  
الكريم  القرآن  في  كما هو  عليه  متفق  الصلاة  اجل  الوضوء من  أن  نعلم  نحن  فمثلًا 
والحديث الشريف، إلا أن الآراء المتعلقة بآداب الوضوء مختلف عليها، فإذا أقمت 
دعوتك على ضوء المسائل المختلف عليها، فلا يمكن أن تتفق الآراء حولها، وهكذا 
سيكون عملك هذا سبباً في ظهور الاختلافات والفرقة وسوف يقسم الأمة إلى عدّة 
أمم، ولهذا قد صدر الأمر بعدم جعل مدار الدعوة على الأمور المختلف عليها. وهذا 
التعامل مع العبادات ينطبق على السياسة الإسلامية أيضا، فإذا قام شخص فدعا االله 
أن يصلح الحكام، والتقى بهم لقاءً فرديًا، ونصحهم بعبادة االله والاعتبار باليوم الأخر 
واضح  بأسلوب  والخطابة  الكتابة  طريق  عن  الإسلامية  السياسية  جوانب  وأوضح 
متزن، فلن يكون هناك تفرّق أو إشاعة للفتنة بين رجال الأمة، وعلى العكس من ذلك، 
بحركة  وقام  للمعارضة،  سياسية  جبهة  وكوّن  الاحتجاج  راية  الناس  بعض  رفع  إذا 
تهدف إلى تنحية الحكام عن السلطة، فإن النتيجة أن تصبح الأمة جماعات متفرقة، 
باسم  الدين  في  التفرق  ويظهر  الأخرى  أحدهما  تحارب  إلى جبهتين  الأمة  وتنقسم 

إقامة الدين. 



الهُمام الفقيه محمد أبو  العلّامة  67

العلّامة الهُمام الفقيه محمد أبو زهرة
)1316 ـ 1400هـ = 1898 ـ 1979م(

بقلم:  الأستاذ صالح العَوْد

مَن  المعاصر، وأحسن  الجليل  الفقيه  باختصارـ عن هذا  ـ ولو  التعرّف  بدّ من  بداية لا 
يُعرّفه: الكاتب القدير فضيلة الدكتور محمّد رجب البَيّومي، فيَكتب عنه ما يلي))):

»نشأ طالبا بالجامع الأحمدي بطنطا ثم انتقل إلى مدرسة القضاء الشرعي، فنال درجة 
العالمية سنة 1925م وطمح إلى دراسة اللغة العربية، فاتّجه إلى دار العلوم لينال المعادلة 
سنة 1927م، فاجتمع له تخصّصان قويان، لا بد منهما لمَن يريد التضلّع في علوم الإسلام، 
مدرّسا  اخْتير  إذ  تخرّجه:  من  يسيرة  فترة  بعد  الكليات  في  بالتدريس  الحظ  أسعده  وقد 
عن  وتحدث  الخطابة،  أصول  في  ممتازةً  محاضراتٍ  فألقى  الدين،  أصول  بكلية  للخطابة 
خطباء العصر القديم، منتقلا إلى خطباء العربية في عصورها المختلفة، وكتب في الخطابة 
تُخَصّ الخطابة قبله بكتاب مستقلّ؛  اللغة العربية، حيث لم  فا كان الأول من نوعه في  مؤلَّ
وقد ذاع فضْل المؤلف، فاختارته )كلية الحقوق( لتدريس الخطابة بها، إذ كانت مادّةً حيّةً 
من موادّها العلمية. وحين برز إعجاب الأساتذة والطلاب بالمدرّس الشاب، رأوا أن يعهدوا 

إليه بتدريس الشريعة الإسلامية بالكلية«. اهـ
الفذّة بأقلام أعلام عصره، وعارفي فضله ومجده، تتجلّى  ومِن خلال تحلية شخصيّته 
عظمة هذا الفقيه المعاصر، والعالم الجريء في وقتنا الحاضر، فمن هؤلاء الذين كتبوا عنه، 

وسلّطوا الأضواء على نواحٍ عدّة في سيرته ومسيرته: 
1(	صاحبا كتاب )إتمام الأعلام: أباظة والمالح /ص 362(: » عُيّن محاضرا للدراسات 
العليا، عضوا للمجلس الأعلى للبحوث العلمية، فوكيلا لمعهد الدراسات الإسلامية الذي 

)))  مجلة التضامن الإسلامي عدد ربيع الأول 1403 هـ = يناير 1983م / ص 73



68 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

أسسه...لم ينقطع عن المحاضرات فيه.. كما تولى التدريس في عدد من الجامعات.. شارك 
في كثير من لجان صياغة قانون الأحوال الشخصية وتعديله في مصر«.

2(	الدكتور يوسف المَرْعَشْلي: )نثر الجواهر في علماء القرن 14/ مجـ 2 ص 1031(: 
»... في أثناء تدريسه تخرّج به المئات، واستفاد منه الآلاف.. كان عليه مسحة العلماء، وله 
الذكاء المفرط، وقوة الحافظة، والشرح المسهب، حيث كان يُبهر الحاضرين بعلومه، وغزارة 
مادته.. أما صراحته وجرأته الفذة، فهي مشهورة بين الناس.. إذا أُعلن عن محاضرة لأبي زهرة، 

تجد العلماء والطلاب والجميع يهْرعون لسِماعه.. له مواقف شتى مشهورة...« اهـ.
3(	الدكتور محمد رجب البيومي: )من أعلام العصر كيف عرفتُ هؤلاء/ ص 72(: » 
للإمام الفقيه الثبت الأستاذ الشيخ محمد أبي زهرة، قوة لا تُغلب، فهو مع فقهِه الصائب، 
وعلمه الغزير ذو حجاج وجدل، يقتحمُ المعارك القلميّة في الصحف، والمصاولات اللسانية 
ممتلئٌ  الرجل  لأن  البرهان،  وواضح  الحجة،  بدامغ  المواقف  على  فيُسيطر  الندوات،  في 
بأصول الشريعة، بصيرٌ بتيارات العصر ودوافعه.. عالمٌ بما يحوكهالمغرضون من مكايد، ثم 
هو صريحٌ لا يُماري ولا يُداري، لذلك كان موضع الهيبة والخشية يحذرُه معارضوه، ويؤيّدُه 

ذوو وجهته في حب خالص ». اهـ 
ومِسْكُ الختام ، في التعريف بهذا الإمام الهُمام، فإنّه رحمه االله وطيّب ثراه ـ مع جولاته 
لقلمه  كان  والتعليمية،  الثقافية  معاركه  وحلبة  العلمي،  العمل  حقل  في  الواسعة  وصولاته 
السيّال، شأن آخر لا يقل عظمة ولا ركودًا عن الشق الأوّل في مسيرته، بل إن تلميذه البارّ 
بمجامع  الآخذة  الكلمات  بهذه  الهامّة  آثاره  لنا  يشخّص  البيومي،  رجب  محمد  الدكتور 
والتاريخ الإسلامي،  التشريع،  في  الضخمة  المؤلفات  ترك من   « فقال:  والقلوب،  العقول 
والعقيدة، والمذاهب الإسلامية،والقرآن الكريم، وحياة خاتم النبيين، وسِيَر الفقهاء، ما يملأ 
مكتبة فسيحة وكان له مع ذلك كله: آثار صوتيّة في الندوات العلمية، لو جُمع مضمونُها في 

»مؤلفات« لبلغت عددا كبيرا...«. اهـ
على  منها  نذكر   ،)26( إلى  فأوصلها  المرعشلي  الدكتور  الآثار  هذه  أحْصى  وقد 
الفقه  في  الجريمة  الفقه/  أصول  الشخصية/  الأحوال  يلي:  ما  بها،  والإعلام  الذكر  سبيل 
الإسلام/  في  الدولية  العلاقات  الإسلامي/  الفقه  مصادر  وآثاره/  الزواج  الإسلامي/ 
القرآن  النبيين/ تفسير  النصرانية/ خاتم  المذاهب / محاضرات في  أئمة  سلسلة في سيرة 
الكريم / الخطابة/ الوحدة الإسلامية/ تنظيم الإسلام للمجتمع/ محاضرات في مقارنات 

الأديان/ محاضرات في المجتمع الإسلامي/... إلخ.
رحمه االله رحمة الأبرار.. واسكنه جنّاتٍ تجري من تحتها الأنهار.



69 الحاجة إلى اليف

في الحاجة إلى الدين
بقلم الدكتور محمد البشاري

الأمين العام للمجلس العالمي للمجتمعات المسلمة 

الأخلاقية،  المؤونة  من  غنية  وحقيبة  الذهنية،  الاستعدادات  من  حزمة  تخيلنا  لو 
تلو  مرةً  عليه  تلح  صدره،  في  منا  كل  يحملها  نشطة  نابضة  مّا  مسألةٌ  إليها  تُضاف 
الأخرى بالسكون والطمأنينة الدينية.. نستطيع هنا أن نلخص معنى أن تكون إنساناً. 
التهوين مما لم يذكر،  التهويل حول ما ذكر ولا  وهذا لا يعد من قبيل الاختصار أو 
وإنما هو محاولة تفكيكية إيضاحية لجل ما تقوم عليه كينونة الوجود الآدمي، مالم 
يتعكر بمنغصات أو انحرافات دخيلة. والاستعداد الذهني هو الهبة الربانية التي تعني 
بالغة  عصبية  سيالات  خلال  من  والاحساس  والإدراك  التصرف  على  الأفراد  قدرة 
الدقة، تتحد مع شتى الأعضاء البيولوجية من أجل الوصول لأدق منتوج سلوكي أو 

معرفي جديد.
أما فيما يتعلق بصمام القيم الذي يمثل الوجود السوي الأكثر نفعاً للإنسان، فهو 
يتأثر بنضوج تلك الحمولة القيمية، وينطلق من التأسيس الفطري لها، إذ ترفض الفطرة 

الإنسانية السوية والنقية كافةَ نقائض الأخلاق ومعكوساتها، ولو تجملت!
أما النزوع إلى الدين فهو ميل أو توجه روحي غير متقيد بالجسد، وإن كان الجسدُ 

أداةَ تحقيق الغايات الإنسانية عملياً.
تمثل  أنها  يتضح  والدين،  والقيم  العقل  أي  الثلاثة،  الأسس  تلك  في  والإمعان 
»تركيبة« متجانسة تنتمي لها جلُّ النجاحات والإخفاقات في تاريخ المجتمع البشري، 



70 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

ولكل منها تسلسل وهيكلة لا يمكن عزلها عن الدين أو الحاجة إليه. فالعقل، وإن كان 
يرغب في إطلاق عنانه وإشباع جماحه الفائر، فإنه إن لم يهتد بالوحي انقلب من عقل 
الاستزادة  على  تحث  التي  الأطروحات  تتجلى  وهنا  مدمر.  سلوك  إلى  رشيد  مفكر 
المعرفية وعلى التفكير والتفكر دونما شطط في استخدام العقل أو إهدار لطاقاته في 

ما يضر.
فإنها وإن  البهجةَ والمعنى للحياة،  التي تضيف  القيم ومؤنساتها الأخلاقية  وعن 
ويشحذ  يتممها  لما  وبحاجة  قاصرة  تظل  فهي  للدين  وسابقة  وفطرية  عامة  كانت 
والاستمرارية  والقوة  للتطوير  تؤدي  متينة  وصل  حلقة  الدين  فإن  وبالتالي  حوافها. 

المبنية على أسس ثابتة صلبة.
ومما يجدر ذكره في هذا المقام أن كل ما يجري تدارسه وتناقله، وإن عُدَّ متفرداً 
من  وترعرعه،  تكوينه  في  أساسي  هو  ما  إلى  لانتمائه  الإشارة  من  بد  فلا  أصيلًا،  أو 
كطول  طولها  آفاق  هناك  تظل  وبالتالي  وثقافية،  واجتماعية  ودينية  تاريخية  مرجعية 
أشعة الشمس، ممتدة كثيرة العطاء، دافئة ومهمة.. لكن انكسارها على الأجسام، أو 
وبالتالي  يعني صيغتها الأخيرة.  المطلقة، ولا  يمثل حقيقتها  قوتها وشكلها لا  تبدل 
علينا دائماً الإصغاء للصورة الفلسفية الأولى، من دون تردد في مد البصر لما يختبئ 

وراءها، وما دفع بها لتطفو على السطح.

�يرا �خ �صدر �أ



71ان الموعدم كت : من آفات اللسان:  الثرثرة مفاهيم إسلامية

مفاهيم إسلامية

من آفات اللسان: 
الثرثرة وعدم كتمان السرّ

بقلم الشيخ الحبيب المستاوي رحمه االله 

من أعظم الأسباب التي تعين الإنسان على بلوغ أهدافه وتحقيق غاياته محافظته 
على كتمان الأسرار وعدم البوح بها لمن لا يحافظ عليها ذلك أن الحياة لا تخلو أبدا 
من صديق أحمق لا يقدر العواقب وعدو كاسح يتسقط الأخبار ويترقب الفرص ليعثر 
على نقطة الضعف ومكانه لطعنu وعندئذ لا يترك الفرصة تمر من غير أن يحقق فيها 

هدفه. 
وكم تبدو تلك الحكمة النبوية رائعة عندما نتأملها بإمعان وتبصر وهي قوله صلى الله عليه وسلم 
)استعينوا على إنجاح حوائجكم بالكتمان فان كل ذي نعمة محسود( حقيقة والله انه 
لنعم العون على إنجاح الحوائج كتمانها حتى يكون صاحبها في حرية تامة وفي امن 
التصرفات  إلى  الحسد ويسوقهم  أكبادهم  يأكل  الذين  أولئك  مستتب لا يخشى من 

التي تنبو عنها جميع القيم الإنسانية والأخلاقية 
وان الاخذ بالنصيحة المحمدية ليريح نفسه أولا من مثبطات علنية ومتسترة اقل ما 
ينجر عنها التعب المرهق ومضاعفة المجهود وإلا فقد تقلب النتيجة رأسا على عقب 
ثم هو في نفس الحين يريح إخوانا كثيرين من أن يكون سببا في إذكاء نار حسدهم 
وتقديم الوقود الذي به تضطرم ولا يعطي لأعدائه سلاحا حادا يسددونه نحو نحره 

متى أرادوا ذلك. 



72 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

الناس  بها  مني  التي  والجماعية  الشخصية  الخيبات  أسباب  احدنا  استقصى  ولو 
لوجد أن نسبة مئاوية مهولة كانت أسباب الخيبة فيها لا تعدو الثرثرة الفارغة والرعونة 
القولية التي اقل ما يقال أنها تهاون سخيف بالمسؤولية وعدم تقدير العواقب ولله در 
الإمام علي بن أبي طالب كرم االله وجهه إذ قال )سرك أسيرك فان تكلمت به صرت 
لا  وقد  مختارا  طائعا  نفسه  الحر  فيه  يوقع  خطير  وحسي  معنوي  لأسر  وانه  أسيره( 
يملك وسيلة للخلاص منه فيندم حيث لا ينفع الندم. وما ذلك إلا من أدلة قلة الصبر 
وضيق الصدر ومن براهين الغفلة والطيش وكل ذلك لا يليق بمن يحترم نفسه ويهيأها 

لخير مرتقب ولمقام أسمى وما أروع قول الشاعر الحكيم الذي قال:
بلسـانـه سـره  أفشـى  المرء  أحمــقإذا  فهو  غيره  عليه  ولام 
أضيقإذا ضاق صدر المرء عن سر نفسه السر  يستودع  الذي  فصدر 

وبقدر ما يبدو تهاون الإنسان بسره سخافة وجهلا بقدر ما يكون إفشاؤه لسر غيره 
خيانة ولا فرق بين أن يؤتمن عليه فلا يرعاه وبين أن يسمعه فيذيعه لان الأول خيانة 
النفاق كما قال الرسول الأعظم صلى االله  الثالثة من علامات  العلامة  مؤتمن وتلك 
خان(  اؤتمن  وإذا  خلف  وعد  وإذا  كذب  حدث  إذا  ثلاث  المنافق  )آية  وسلم  عليه 
قوله  في  أخرى  حقيرة  صفات  مع  بها  التنديد  جاء  التي  وهي  بعينها  النميمة  والثاني 
تعالى )ولا تطع كل حلاف مهين هماز لماز مشاء بنميم مناع للخير معتد أثيم( وفي 
هذه الحقارة ما يكفي لجعل العاقل يقرا لها حسابا وأي حساب: وقد يتبادر إلى بعض 
الذي جعله الإسلام  الشورى  مبدأ  يتنافى مع  السر  أن الإلحاح على كتمان  الأذهان 
كنت  )ولو  ينفقون(  رزقناهم  ومما  بينهم  شورى  )وأمرهم  النجاح  دعائم  من  دعامة 
فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر 
له  ثبتت  المتوكلين( فهذه دعوة ملحة لمن  فإذا عزمت فتوكل على االله إن االله يحب 
العصمة صلى االله عليه وسلم ولقد طبقها أفضل تطبيق فما بالك بأمته التي هي دونه 
وهو قدوتها الأوحد، والحق انه لا منافاة البتة بين السر والشورى إذ السر فيما لا خير 
إلى تحاكم  يحتاج معها  التي  الأمور  فإنها تكون في عظائم  الشورى  أما  إفشائه،  في 
العقول وتظافر الجهود مع أهل الذكر والثقة ولا بدّ منها في كل أمر هام ولولا ذلك 

ما أكدها القرآن وطبقها الرسول الأعظم صلى االله عليه وسلم وكفى به رائدا وهاديا.



73للّه الماشعب اللّه المُختار وشعب 

شعب اللّه المُختار...
 وشعب اللّه المُحتار!!

بقلم الاستاذ ابراهيم الربو 

الألفاظ  بموسيقى  شغف  أو   ، بالسجع  ولعٌ  العنوان  هذا  اختيار  في   ليس 
فالقصد   ، بكلماته  النطق  بمجرد  الأولى  للوهلة  مراداً   يبدو  ما  وهو  والعبارات، 
رافضا -  المختار مختاراً  لماذا كان   ، الشعبين  الضوء على هذين  نلقي بعض  أن 
المحتار رأسَه  يُبْقِى  المختارين شعب سواه ؟ ولماذا  أن يكون في خانة  عقديا - 
تحت مظلة المحتارين ، وقد غادَرتْها جل الشعوب ، حتى بقى  تحتها وحيداً أو 
كاد ،،؟!! لماذا يُقدّم الأول الدلائل للعالم على أنه المختار ، ويقدم الثاني أضعاف 
أدلة الأول على أنه المُحتار ؟ !! مَن ميّز الأول بالاختيار وأوقع الثاني في الحيرة 
؟!!  وبإيجاز وبدون طرح المزيد من الأسئلة ،،، مَن هو الشعب المختار ، وأي 

شعب هو المحتار ،؟! 
شعب  نفسه  هو   ، المُختار  االله  شعب  أن   : نقول  ومباشرة  موجزة  إجابة  وفي 
آنٍ  االله الملعون !! قد يكون في ذلك غرابة ، إذ كيف يكون مُختاراً وملعونا في 
فأحبار   ،، الموضوعية  ، وإجابته في غاية  المنطقية  في  معا ؟!! وهو سؤال غاية 
ذلك الشعب أدّعوا بأن االله اختار شعبهم وميّزه على العالمين ، وهم بسبب ذلك 
يحافظون على نقائهم العرقي حتى لا تتلوث دماؤهم بدم أقوام هم دون منزلتهم 
عند االله كما يدّعون ،، !! والغريب في ذلك أن ذات الأحبار هم من قالوا عن االله 



74 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

- الذي يدينون له باختيارهم - بأن يده مغلولة ،!!! فما كان من االله إلا أن لعنهم 
بما قالوا ، ووثّق تلك اللعنة في كتاب لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه 
الملعون  االله  ، وشعب  إدعائهم  المختار حسب  االله  القول فهم شعب  ،، وفيصل 
حسب قول االله تعالى ، ولك أن تصدّق أحد الطرفين  لتحكم على ذلك الشعب 
 !!،  ،، آثار  من  عليها  يترتب  وما  باللعنة  وإما   ، تميّز  من  يمثّله  وما  بالاختيار  إما 

ذلك عن شعب االله المختار فماذا عن شعب االله المحتار ؟!!
لك  وقلتُ   ، الموضوع  في  مباشرة  بك  دخلتُ  إذا  القاري  أخي  تستغرب  لا 
بكل صراحة وشفافية بأنني وإياك عيّنة متحركة من ذلك الشعب ،، ذلك ما أراه ، 
فانظر ماذا ترى ؟!  وارجعِ البصر كرتين من كابل إلى طرابلس ، مروراً  بكراتشي 
تفجير   ، وإرهاب  عنف   ، ودموع  دماءٌ   ،، والخرطوم  وصنعاء  وبيروت  وبغداد 
وتدمير ،، ترويع وتخريب ،، جماعات يكفّر بعضها بعضا ، بل ويحاول كل منها 
التكفير والتبديع والتفسيق هبّت بها  تيارات   ، للنيل من الطرف الآخر  ما بوسعه 
رياح قادمة من الشرق العربي فإذا بمغربه يتحول إلى ساحة صراع فقهي أحدث 
وتسامحه،  وانفتاحه  بوسطيته  المعروف  المالكي  المذهب  وحدة  في  شروخا 
ولا  ثانوية  أنها  عنها  يُقال  ما  أبسط  قضايا  حول  الصراعات  من  أنواع  ونشبت 
تمس جوهر الدين وأس العقيدة ،،، بل تحول بعض تلك الصراعات إلى عنف 
الفُرقة  نار  تنفخ في  به مواقع تواصل اجتماعي وإذاعات مسموعة  لفظي حفلتْ 

والاختلاف... 
إسلامي  بلد  أو  غيرها  دون  إسلامية  منطقة  في  محصورا  ليس  اليوم  والأمر 
وأشعل  بوحدتها  وعصف  الأمة  عم  والتشظي  والتشردم  فالفرقة   ، سواه  دون 
العرقية والمذهبية ،، وبالمقابل ازداد أعداء  العنف والتطرف بين مكوناتها  فتيل 
الإسلام قوةً وتوحداً وتحصنا بالتقنيات العلمية التي بفضلها أصبحت لهم اليوم 
اليد الطولى في العالم اقتصاديا وسياسيا وعسكريا  ، وما نراه اليوم في غزة وكامل 
فلسطين من تآزر لقوى الشر من أجل إبادة جماعية وتطهير عرقية ، إلا دليل على 
فظاعات لم يشهد التاريخ البشري المعاصر لها مثيلا ،، بينما يعج العالم العربي 
والإسلامي بالحروب الأهلية والصدامات المسلحة بين مكوناته ،،، تعالى أخي 
الكريم إجمع كل مصطلحات البوس والشقاء في العالم ) مهجرون ،، مشردون 
،، لاجئون ،، محاصرون ،، نازحون ،، معتقلون ،، جائعون ،، فارون ،، عالقون 



75للّه الماشعب اللّه المُختار وشعب 

،، ( وأنثرها فوق خريطة العالم وستُصدم بواقع أن تراها تسّاقط جلها إن لم تكن 
كلها فوق ذلك الهلال الجغرافي الذي سبق أن حددنا امتداده ،،!!! 

تأمّل أخي الكريم مصطلحات ) موتى  ،، قتلى ،، جرحى ،، مقابر جماعية ،، 
أيضا على  ،،( فستجدها هناك في ذلك الامتداد  ،، جثت متحللة   أشلاء مبعثرة 
أكل لحوم  تبيح  لجوعى غزة  فتاوى  هناك  أن  قرأت  يومين  منذ   ،،،، العام  مدار 
القطط والكلاب والجرذان علّها تبقي بعض شعبنا المحتار هناك على قيد الحياة 
ولو إلى حين أن يلاقوا حتفهم بصاروخ صهيوني ،،،،،!! يا حسرةً على العباد ،  
لمَِ لم يصدر أولئك المفتون فتاوىً بضرورة دعم صمود إخوتنا في غزة وكامل 
فلسطين ، وأن يرفعوا أصواتهم في وجه كل متخاذل عن نصرة أهل غزة  مهما 
كان موقعه السياسي أو العسكري ،، ولكن للأسف فقد وقع علماء وشيوخ كنا 
النظام  رموز  بعض  ذلك  في  فجاروا  المعتدين  موالاة  فخ  في  ونجلهم  نقدرهم 
الرسمي العربي البائس والمخزي والمذل ، تلك الرموز التي  وصل بها التخاذل 
مدعاة  ذلك  أليس   !!،، الفلسطيني  العلم  رفع  أو  غزة  لأهل  الدعاء  تجريم  لحد 

للحيرة ؟!!
الواقع أن لا مجال للإحاطة بمظاهر الحيرة عندنا دينا وسياسة ومواقف ولو 
سكب هذا القلم كل ما في جوفه من مداد،،!! وهناك في قلب أراضي شعب االله 
المحتار يصول شعب االله المختار ويجول يقتل ويدمر ،، يعتقل ،، يعذب ،، يهدم 
ويدمر ،، يدنس المقدسات ،، فهل نلوم الذين يصدقونه في إدعاءاته بأنه المُختار 
فينا  الأمر  وولاة  أنفسنا  نلوم  أم  ،،،؟  المسيح  بعودة  تقول  توراتية  لنبؤة  تحقيقا 
على هذا الخنوع الذي لم يسبق له مثيل  ؟ !!!! إنني في حيرة من أمري ولا شك 
أنكم كذلك ،، لكن لا ضير في ذلك ولا غرابة فإنني وإياكم ننتمي في النهاية إلى 

شعب االله المحتار !!!



76 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

خطبة الجمعة

فليتدبر حجيج بيت اللّه الحرام
 أي رحلة يقومون بها

الحمد لله الذي أجزل العطاء للحجاج والمعتمرين وأشهد أن لا اله إلا االله وحده 
سَبيِلًًا﴾ آل  إلَِيْهِ  اسْتَطَاعَ  مَنِ  البَيْتِ  النَّاسِ حِجُّ  عَلَى  ﴿وَللهِ  القائل سبحانه  له  لا شريك 

عمران 97
وأشهد ان سيدنا محمدا عبده ورسوله وصفيه من خلقه وحبيبه القائل صلى االله عليه 
وسلم )من حج هذا البيت فلم يرفث ولم يفسق رجع كما ولدته امه( متفق عليه واللفظ 
للبخاري،فاللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ومن 

تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.
اما بعد أيها المسلمون أوصيكم ونفسي بتقوى االله القائل ﴿الحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ 
خَيْرٍ  مِنْ  تَفْعَلُوا  وَمَا  الحَجِّ  فيِ  جِدَالَ  وَلََا  فُسُوقَ  وَلََا  رَفَثَ  فَلََا  الحَجَّ  فيِهِنَّ  فَرَضَ  فَمَنْ 
قُونِ يَا أُوليِ الألَْبَابِ﴾ البقرة 197، الحج  ادِ التَّقْوَى وَاتَّ دُوا فَإنَِّ خَيْرَ الزَّ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّ
إلى بيت االله الحرام ركن من أركان الإسلام الخمسة التي لا يقوم بنيانه إلا عليها عبادة 
من عبادات الإسلام دلت على فريضته آيات الكتاب العزيز منها قوله جل من قائل﴿وَللهِ 
عَلَى النَّاسِ حِجُّ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إلَِيْهِ سَبيِلًًا﴾ آل عمران 97. وحديث ابن عباس رضي 
االله عنهما )خطبنا رسول االله صلى االله عليه وسلم فقال يا أيها الناس كتب عليكم الحج 
فقام الاقرع بن حابس فقال أفي كل عام يا رسول الله فقال لو قلتها لوجبت ولو وجبت 
والصيام  الصلاة  مثل  بدنية  عبادة  تطوّع(الحج  فهو  زاد  فمن  مرة  بها،الحج  تعملوا  لم 
وهو عبادة مالية مثل الزكاة والمسلم يتعبد االله ويتقرب إليه من جنس ما أفاء االله عليه 
من النعم: نعم الصحة والعافية في البدن ونعم الخلق في حسن تقويم، وهي مظهر من 
مظاهر الشكر لله من طرف عبده ليزيد االله في نعمه، وقد أمرنا ان نقيد نعم االله بالشكر 
عليها والشكر لله سبحانه وتعالى أول ما ينبغي أن يكون بأداء ما فرض »وما تقرب إلي 



77رحلة يقومو أي اللّه الحرام تيب فليتدبر حجيج :  ةخطبة الجمع

به  وتكرم  به  أنعم  ما  بأداء حق  ربه  العبد  يتعبد  كما  عليه«   افترضته  ممّا  بأفضل  عبدي 
عليه من مال ينبغي عليه ان يؤدي زكاته إذا بلغ النصاب وحال عليه الحول ويتعبد االله 
بأداء شعيرة الحج إلى بيت االله الحرام عندما تتوفر فيه ولديه الاستطاعة والاستطاعة في 
الحج بدنية جسمية تتمثل في السلامة والصحة والعافية كما أنها استطاعة مالية وهي 
القدرة على توفير ما يتطلبه الحج من نفقات السفر والاقامة والزاد له ولمن يعوله من 
البقاع  في  مناسكه  أداء  ولدى  للحاج  الطريق  في  امنية  الاستطاعة  ان  كما  وولد.  اهل 
المقدسة،.اذا توفرت هذه الاستطاعات البدنية والمالية والامنية وجب على المكلف 
لتبرأ  الركن الخامس  يبادر إلى أداء هذا  العاقل المستطيع ان  البالغ  وهو المسلم الحر 
ذمته أمام االله سبحانه وتعالى ،روى الترمذي والبيهقي عن علي رضي االله عنه قال:قال 
الحرام ولم  بيت االله  إلى  تبلغه  رسول االله صلى االله عليه وسلم )من ملك زادا وراحلة 
يحج فلا عليه أن يموت يهوديا أو نصرانيا( قال عمر بن الخطاب رضي االله عنه )لقد 
هممت أن أبعث رجالا إلى هذه الأمصار فينظروا من له جدة ولم يحج فيضربوا عليه 
القادر  الجزية( وجاء في الحديث)حجوا قبل أن لا تحجوا(و هو بذلك يرشد إلى أن 
على الحج الآن قد لا يقدر عليه في عام قادم، قال عليه الصلاة والسلام )اغتنم فراغك 
قبل شغلك وصحتك قبل مرضك وغناك قبل فقرك وحياتك قبل موتك( ولذلك قال 
التراخي،و ترغيبا من رسول االله  الفور وليس على  الحج على  العلماء بوجوب  بعض 
عليه وسلم للأمة في أداء هذا المنسك وشد الرحال إلى أشرف البقاع وأقدسها جاءت 
أحاديثه تبشر من أدى الحج على اصح الوجوه وأتمها. أخرج الشيخان عن أبي هريرة 
رضي االله عنه قال: قال رسول االله صلى االله عليه وسلم )أيها الناس قد فرض االله عليكم 
والعمرة  أمه  ولدته  كيوم  ذنوبه  من  خرج  يفسق  ولم  يرفث  فلم  حج  من  فحجوا  الحج 
إلى العمرة كفارة لما بينهما والحج المبرور ليس له ثواب إلا الجنة ( وعن عبد االله بن 
مسعود رضي االله عنه )من جاء حاجا يريد وجه االله فقد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر 
لسانه  المسلمون من  وشفع في ما دعا له( وروى الامام أحمد)من قضى نسكه وسلم 
ويده غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر(.روى الطبراني )حجوا فان الحج يغسل الذنوب 
كما يغسل الماء الدرن( فانظروا عباد االله إلى ما ورد في هذه الأحاديث وأحاديث  كثيرة 
الا  تحتاج  لا  بحيث  والجلاء  الوضوح  من  وهي  عليها  الإتيان  يمكن  لا  مثلها  أخرى 
هُوَ  إنِْ  الهَوَى  عَنِ  يَنطِْقُ  بها هو ﴿وَمَا  فالمبشر  بها  فيها والتصديق  التدبر والتمعن  إلى 
إلَِّاَّ وَحْيٌ يُوحَى﴾  يبلغ عن ربه الذي لا يخلف وعده ولا يضيع عمل عامل من عباده 

أخلص لله قصده وابتغى بعمله وجهه.



78 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

عليه  إبراهيم  الخليل  نداء  لبوا  الآمن  حرمه  إلى  الرحمان  ضيوف  هم  الحجاج  و 
نْ فيِ النَّاسِ  السلام الذي أمره ربه بالأذان بالحج بعد ان أتم  اقامة اركان البيت ﴿وَأَذِّ
تلك  دين  مرد  ملبين  عَمِيقٍ﴾  فَجٍّ  كُلِّ  مِنْ  يَأْتيِنَ  ضَامِرٍ  كُلِّ  وَعَلَى  رِجَالًًا  يَأْتُوكَ  باِلحَجِّ 
اللهم لبيك لبيك لا  العالمين )لبيك  التوحيد الخالص لله رب  المليئة بمعاني  الصيغة 
شريك لك لبيك ان الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك(  يقصد حجيج بيت االله 
الحرام مكة المكرمة حيث أول بيت وضع للناس مباركا وهدى للعالمين من دخله كان 
امنا ومن أراده بظلم وعدوان كان مصيره  مصير أبرهة وفيلته )من يرد فيه بالحاد بظلم 
نذقه من عذاب أليم(.أقام أركانه وطهره للركع السجود الخليل إبراهيم وابنه إسماعيل 
عليهما السلام هناك في الواد غير الزرع كيف لا تتشوق إلى تلك البقاع الطاهرة والى 
حرم االله الأمن حيث الكعبة وزمزم والصفا والمروة وحيث عرفة ومزدلفة ومنى وكل 
تلك المشاهد تخشع فيها القلوب وتذرف فيها الدموع وترتفع الحناجر إلى االله بأخلص 
، حجيج جاؤوا من كل  وأصدق الدعوات في مشهد لا يمكن وصف جلاله وجماله 
حجيج  مجتمعاتهم،  في  ومراتبهم  وألوانهم  ولغاتهم  أجناسهم  بمختلف  عميق  فج 
جاؤوا متجردين من المحيط والمخيط من الملابس وغيرها من مظاهر النعيم الزائلة 
تركوا الأوطان وركبوا الصعاب وليس لهم من غاية ولا هدف، تركوا التجارة والأرباح 
الحجة  ذي  من  التاسع  يوم  عرفة  يوم  مشهود  يوم  في  يديه  بين  ووقفوا  االله  إلى  وفروا 
ليظفروا بأعظم جائزة وأفضل هدية ألا وهي تجلي المولى سبحانه وتعالى عليهم في 
مساء يوم الحج الأكبر...روى عن رسول االله صلى االله عليه وسلم »ان االله تعالى يباهي 
يضربون  اقبلوا  غبرا  شعثا  عبادي  إلى  انظروا  ملائكتي  يقول:يا  الملائكة  عرفات  بأهل 
لمحسنهم  مسيئهم  ووهبت  دعاءهم  اجبت  قد  اني  فأشهدكم  عميق  فج  كل  من  إلي 
بن  محمد  عن  حكى  بينهم«..  التي  التبعات  غير  سألوني  ما  جميع  محسنهم  واعطيت 
المنكدر انه حج ثلاثا وثلاثين حجة وكان السلف الصالح يتابعون بين الحج والعمرة 
ويمحوان  الفقر  ينفيان  فانهما  والعمرة  الحج  بين  »تابعوا  والسلام  الصلاة  عليه  لقوله 
الذنبس قال محمد بن المنكدر لما كان في اخر حجة )اللهم إني قد وقفت في موقفي 
هذا )على عرفات( ثلاثا وثلاثين وقفة فواحدة عن فرضي والثانية عن ابي والثالثة عن 
أمي وأشهدك يا رب اني قد وهبت الثلاثين لمن وقف موقفي هذا ولم يتقبل منه فلما 
دفع بعرفات ونزل بمزدلفة نودي في المنام: يا ابن المنكدر أتتكرم على من خلق الكرم 
،أتجود على من خلق الجود ان االله تعالى يقول لك)وعزتي وجلالي لقد غفرت لمن 
ما  وكل  وأركانه  والبيت  ومنى  ومزدلفة  عرفات(وعرفت  اخلق  ان  قبل  بعرفات  وقف 



79رحلة يقومو أي اللّه الحرام تيب فليتدبر حجيج :  ةخطبة الجمع

حوله مواطن يستجاب فيها الدعاء. فقد روي)ما من احد يدعو عند الركن حيث الحجر 
الأسود الا استجيب له( وكذلك عند الركن اليماني. وروي ما على وجه الأرض بلدة 
يستجاب فيها الدعاء في خمسة عشر موضعا الا مكة اولها جوف الكعبة والدعاء فيها 
مستجاب والدعاء عند الحجر الاسود مستجاب والدعاء عند الركن اليماني مستجاب 
مستجاب  إسماعيل(  الحجر)حجر  في  والدعاء  مستجاب   الميزاب  عند  والدعاء 
والدعاء في الملتزم )بين الحجر الأسود وباب الكعبة( مستجاب والدعاء خلف المقام 
)مقام ابراهيم( مستجاب والدعاء عند بئر زمزم مستجاب  الدعاء عند الصفا مستجاب 
المشعر  عند  والدعاء  مستجاب  الموقف  في  والدعاء  مستجاب  المروة  على  والدعاء 

الحرام مستجاب والدعاء عند الجمرات مستجاب(...
مواطن يستجاب فيها الدعاء  و تتنزل فيها الرحمات على قاصد بيت االله الحرام العازم 
على أداء هذا الركن العظيم الشأن من أركان الإسلام فما عليه إلا  أن يستعد لذلك مثلما 
يستعد للقيام بإجراءات السفر التي هي وسائل لهذه الغاية فلا ينبغي على الحاج ان يضيعها 
بكل ما يفسدها من لغو وغفلة ومتعة وبيع وشراء وإذا كان  ولابد من شيء من ذلك فليكن 
الذي لا  المبرور  الحج  الا وهي  بأعظم جائزة  للعودة  المناسك والاستعداد  بعد قضاء 

ثواب له الا الجنة.
 ألا فليتدبر حجيج بيت االله الحرام أي رحلة يقومون بها انها رحلة العمر قد لا تتكرر 
وأتمها  الوجوه  أحسن  على  مناسكهم  أداء  على  وليحرصوا  يضيعوها  ولا  فليغتنموها 
الصلاة  قال عليه  إلا أصوبها وقد  يقبل من الاعمال  تبارك وتعالى لا  االله  فان  وأصحها 
والسلام »خذوا عني مناسككم فلعلكم لا تلقوني بعد عامكم هذا« وأخلصها ﴿وَمَا أُمِرُوا 
ينُ الخَالصُِ ﴾ وأطيبها فان االله طيب ولا  ينَ﴾ ﴿أَلََا للهِ الدِّ إلَِّاَّ ليَِعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّ
يقبل الا طيبا لا شبهة حرام فيه فقد ورد في الحديث القدسي )ان الحاج إذا ركب راحلته 
وقال لبيك اللهم لبيك فإذا كان مال حجه حلالا قيل له:لبيك وسعديك وحجك مقبول 
عليك،وإذا قال: لبيك اللهم لبيك ومال حجه حراما أو فيه شبهة حرام يقال له) لا لبيك 
ولا لسعديك وحجك مردود عليك(نسأله سبحانه وتعالى السميع العليم العلي القدير ان 
ييسر لنا حج البيت الحرام ويجعلنا في هذا العام أو فيما يأتي من الاعوام من ضيوفه الذين 
يكرم وفادتهم ويتقبل حجهم ويستجيب لدعائهم ،أقول قولي هذا واستغفر االله لي ولكم 

ولوالدي ولوالديكم من كل ذنب عظيم انه هو الغفور الرحيم. 
*خطبة الجمعة بجامع البحيرة1 ألقاها الشيخ محمد صلاح الدين المستاوي 



80 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

يسألونك قل

من يُرد به االله خيرا يفقهه في الدّين 
بقلم فضيلة الشيخ الحبيب النفطي رحمه الله

حكم التقاعس عن أداء فريضة الحج
السؤال: ما هو راي الشرع العزيز فيمن يتوفر لديه المال والصحة ولا يؤدي فريضة 

الحج؟
الجواب: من المعلوم بالضرورة ان الحج هو قاعدة من قواعد الإسلام الخمس فمن 
مرة  العمر  في  واجب  وهو  الحنيف  الإسلامي  الدين  عن  مرتد  كافر  فهو  وجوبه  جحد 
واحدة على المستطيع قال االله تعالى )ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا( 
الآية97 من سورة آل عمران فعن ابي هريرة رضي االله عنه قال خطبنا رسول االله صلى 
االله عليه وسلم في حجة الوداع فقال: )ايها الناس قد فرض عليكم الحج فحجوا فقال 
رجل: اكل عام يا رسول الله؟ فسكت أي سكت رسول االله عليه السلام والرجل يكرر 
السؤال حتى اعاده ثلاثا فقال رسول االله صلى االله عليه وسلم: لو قلت نعم لوجب ولما 
استطعتم( رواه الشيخان البخاري ومسلم وعن علي رضي االله عنه قال: قال رسول االله 
صلى االله عليه وسلم )من ملك زادا وراحلة ولم يحج فليمت ان شاء يهوديا أو نصرانيا( 
ذلك بان االله تعالى قال ﴿وَللهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إلَِيْهِ سَبيِلًًا﴾ الآية الآنفة 
الذكر وروى الحسن البصري فقال قال عمر بن الخطاب رضي االله عنه )هممت ان ابعث 
رجالا إلى هذه الأمصار فينظروا إلى كل من كان عنده )جدة أي سعة من المال( فلم يحج 
فيضربوا عليهم الجزية( أي الجزية المضروبة على اهل الذمة من اليهود والنصارى ما 
هم بمسلمين وقد اجمعت الامة الإسلامية على وجوب الحج مرة في العمر على كل 
مستطيع من المسلمين، والاستطاعة فسرت بالصحة البدنية السالمة من كل ما يعيق عن 



يسألونك قل : من يُرد ب  االله خه 81في الدّ را يفقههي

آداء مناسك الحج والسفر برا وبحرا وبالزاد المبلغ ذهابا وايابا واقامة في البقاع المقدسة 
طيلة ايام الحج مع ترك ما يكفي للنفقة على من تجب عليه نفقته كزوجته وابنائه الصغار 
الذين هم دون سن البلوغ وكذلك نفقة ابويه اللذين لا مال لهما من غيره وكذلك شروط 
الاستطاعة الامن على النفس والمال ذهابا وايابا فاذا توفرت هذه الاستطاعة المذكورة 
ولم يحج المسلم فهو مرتكب لكبيرة من اعظم الكبائر فليبادر المسلم المستطيع إلى أداء 
فريضة الحج فانه لا يدري متى يحصل له العائق فيفقد الاستطاعة فعن ابن عباس رضي 
االله عنهما قال: قال رسول االله صلى االله عليه وسلم )تعجلوا إلى الحج )أي الفريضة( فإن 

أحدكم لا يدري ما يعرض له( رواه الامام احمد في مسنده،

حول جواز إحرام الحجيج من جدة
س: أيجوز الإحرام للحج من جدة بالنسبة لحجاج شمال افريقيا مثلا؟ 

إلى  بالنسبة  جدة  من  والعمرة  بالحج  الإحرام  يجوز  انه  الكريم  الأخ  أيها  اعلم  ج: 
المسافرين من تونس إلى مكة مباشرة وذلك قياسا على رأي الإمام سند بن عنان المالكي 
راكب  )يعني  يؤخر  أن  "...وواسع  قال  حيث  البحر  راكب  إحرام  في  هـ(  )ت514 
البحرإحرامه إلى جدة( وبما قال الإمام ابن عرفة وبما أفتى به العلامة محمد الطاهر ابن 
عاشور حيث قال "...أما المسافر في الطائرة فهو لا يمر بالأرض أصلا، ولا يتصور فيه 
إمكان النزول قبل الوصول إلى المنازل الملائمة لنزول الطائرة حتى يرخص له التفادي 
الجو.  برودة  لشدة  ومضرة  مشقة  الطائرة  في  الإحرام  ولأن  الطائرة،  في  بالإحرام  عنه 
ويحتاج إلى التدثر بالثياب، وفي الغالب لا يوجد في ثياب الإحرام ما يصلح للتدثر". 
وأما موقع الإحرام في صوره من لا يحرم حتى ينزل إلى البر، ففي شرح الحطاب عن 
سند لا يرحل الحاج من جدة إلا محرما لأن جواز التأخير إنما كان للضرورة. وهل يحرم 
إذا وصل البر. إو إذا ظعن من جدة؟ الظاهر إذا ظعن، لأن سنة من احرم وقصد البيت أن 

يتصل إهلاله بالمسير.

لا تُصلّى الرواتب في مزدلفة ومنى 
س: هل الحجيج بمزدلفة ومنى يؤدون رواتب الصلوات؟

عنهم  تخفيفا  الصلوات  برواتب  يقومون  لا  الحجيج  أن  الكريم  الأخ  ايها  اعلم  ج: 
ورحمة بهم من االله تعالى، يدل على ذلك ما رواه مالك في موطئه عن كريب مولى ابن 
عباس، عن اسامة بن زيد انه سمعه يقول: دفع رسول االله صلى االله عليه وسلم – من عرفة 
الله،  يا رسول  له: الصلاة  الوضوء، فقلت  نزل فتوضأ فلم يسبغ  بالشعب  إذا كان  حتى 



82 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

فقال: الصلاة أمامك فركب، فلما جاء المزدلفة نزل فتوضأ فأسبغ الوضوء، ثم أقيمت 
الصلاة فصلى المغرب، ثم أناخ كل انسان بعيره في منزله، ثم أقيمت العشاء فصلاها ولم 

يصل بينهما شيئا"
قال الشيخ عبد الباقي الزرقاني في شرح قوله "ولم يصل بينهما شيئا" اي لم يتنفل 
بينهما، لأنه يخل بالجمع، لأن الجمع يجعلهما كصلاة واحدة فوجب الولاء كركعات 
الصلاة ولولا الولاء لما ترك صلى االله عليه وسلم الرواتب" انتهى كلام الشيخ الزرقاني 
ومن رواتب الصلوات المفروضة التي تركها النبي صلى االله عليه وسلم في مزدلفة ومنى: 
صلاة ست ركعات بعد المغرب، وصلاة ركعتين قبل العشاء واختلف في عدد ركعاتها 

بعد صلاة العشاء. 

من  انتقض وضوؤه أثناء الطواف
س: إذا انتقض وضوء الحاج اثناء طوافه بالبيت الحرام في هذه الحالة عليه أن يخرج 
من مكانه ويذهب ليجدد وضوءه، لكن هناك من قال: بعد أن يعود يبني على ما وصل اليه 
في طوافه وهناك من قال لا يبني وإنما يجب عليه أن يعيد طوافه من الأول فما حقيقة الأمر 

في هذه المسألة الفقهية حسب مذهب الإمام مالك؟
ج: اعلم ايها الأخ الكريم أن في المسألة التي سالت عنها تفصيلا وهو: في طواف 
القدوم الذي هو واجب وفي طواف الإفاضة الذي هو ركن من أركان الحج ينبغي أن 
يكون الطائف على طهارة من الحدث الاصغر والاكبر وهو شرط في ابتدائه ودوامه فمن 
حصل له ناقض اثناء ذلك بطل طوافه ولا يجوز له البناء على ما فعل ولو كان عوده قريبا 

، وسواء حدث الناقص غلبة أو سهوا أو عمدا.
وإن كان الطواف تطوعا لم تجب عليه الاعادة أي إعادة الطواف.وأما طهارة الخبث 
من النجاسة فحكمها حكم طهارة الحدث إلا حال النسيان فمن طاف ناسيا بنجاسة لم 
يعلم بها إلا بعد فراغه من الطواف فلا إعادة عليه كالصلاة.فإن علم بها اثناء طوافه أزالها 
عنه وإلا غسلها وبنى على ما فعل، والرعاف كالنجاسة يذهب لغسله ويبني على ما فعل.

من نسي شوطا ثم صلى ركعتين وتذكر 
س: عندما يتذكر الحاج بعد أن طاف بالبيت وصلى ركعتين خلف مقام ابراهيم –عليه 
السلام- انه قام بستة اشواط فقط ايبني ويعيد الركعتين أم يستأنف الطواف من جديد، أم 

كيف العمل؟



يسألونك قل : من يُرد ب  االله خه 83في الدّ را يفقههي

ج: اعلم أيها الأخ الكريم أن من نسي شوطا ثم خرج فصلى ركعتين وتذكر أن عليه 
شوطا نسيه فإنه يبني على الستة المتقدمة إذا لم ينتقض وضوؤه، وإذا أقيمت عليه الصلاة 
المفروضة فإنه يقطع وبعد انتهاء الصلاة يقوم في الحال ويبني على ما تقدم من الأشواط، 
فإن كانت إقامة الصلاة أثناء الشوط اي قبل تمامه فإنه يقطع ولا يعتد بذلك الشوط الذي 

قطعه إذ لا يعتبر من الأشواط إلا ما اتمه، ولا يقطع طوافه ما لم تتعين عليه الصلاة.
أو  الحج  هذا  يلغي  عمرة  أو  حج  بعد  ذنبا  أو  سيئة  ارتكب  من  أن  صحيح  هل  س: 

العمرة وتعود كل السيئات التي قد ارتكبها قبل الحج والعمرة؟ 
ج: اعلموا ايها السائلون الكرام أن من ارتكب سيئة أو ذنبا بعد حج أو عمرة لا يلغي 
حجه ولا عمرته ولا تعود اليه كل السيئات التي كان قد ارتكبها قبل الحج أو العمرة وإنما 
المطلوب منه أن يتوب إلى االله تعالى من الذنوب والسيئات التي كان يرتكبها قبل الحج 

أو العمرة والا يصدق عليه قول الشاعر:
حج اللئيم فظن أن الحج يغفر ذنبه                    فازداد ظلما للعباد بما فعل 

وما يــــــدري الـــــجهول انــه                  أنجس ما يكون الكلب إذا اغتسل

يسقط الحج على غير المستطيع 
أثناء الكلام على شروط الاستطاعة في الحج  " الحبل المتين"  س: ورد بمختصر 
المغرب  أن الاستطاعة معدومة في  اعلم  "ثم  ما نصه  ابن عاشر  الشارح على متن  قول 
ومن لا استطاعة له لا حج عليه" وقبل ذلك تعطل الحج بسبب ظهور الخوارج، فهل 

هذا صحيح؟ 
الثلاث:  ايها الأخ الكريم أن الحج يجب على المستطيع فورا عند الايمة  ج: اعلم 
أبي حنيفة ومالك واحمد رضي االله عنهم متى توفرت شروط الاستطاعة التي هي امكانية 
الوصول إلى مكة دون مشقة مع الامن والقدرة الصحية والمادية. فإن اخر المستطيع عن 
اول عام قدر فيه يكون آثما بالتأخير ، قال عليه الصلاة والسلام : )من أراد منكم الحج 
فليتعجل( فقد تخونه فرصة المال أو سلامة البدن وقد يفقده الغد ما هو مستطيع اليوم 

والساعون إلى االله تطمئن قلوبهم وسيزيد االله المحسنين"
من  المال  على  الأمن  أن  مغربي  وهو  هـ(   1343( عاشر  ابن  متن  شارح  ذكر  لهذا 
اللصوص غير متوفر في عهده في المغرب فلهذا فقدت الاستطاعة ومن لا استطاعة له 

لا حج عليه.



84 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

تقرير صحفي

ندْوة الدفاع عن القرآن الكريم
ومنْع كتابته بحروف غير عربيّة

 22 لـ  الموافق  م   2024 أفريل   1 الإثنين  يوم  باريس  في  الإسلامية  التربية  مركز  أقام 
رمضان 1445 هـ ندوة رمضانية في مقرّه، حضرها ثلة من الأعيان )علماء وخطباء مساجد، 
وحفاظ ومعلّمي القرآن نساء ورجالًًا(، يتقدمهم الأستاذ المفكر: ضيف الندوة السيد محمد 
الغرّاء(،  الإسلام  جوهر  مجلة  تحرير  ورئيس  )مدير  االله  حفظه  المستاوي  الدين  صلاح 
وألقى فيها كلمة عصماء، ارتاح لها الجميع، وقدّروها حقّ قدْرها، لمِا امتازت به من بُعد 
المعتدين  عادية  ودفْع  نصّه،  والحِفاظ على  القرآن،  راية  رفع  في سبيل  كثير،  كبير، ومعنىً 
من  لها  ليس  وأعجمية،  لاتينية  أخرى:  حروف  إلى  العربية  من  حروفه:  بتبديل  نصّه،  على 
القداسة أو العصمة شيء؛ ثم تولى الشيخ عبد القادر عاشور إمام وخطيب مسجد عمر طرق 
هذا الموضوع، الذي دعا إليه المركز، فبيّن خطورة المِساس بنصّ القرآن، زعمًا من أجل 

التسهيل لمن لا يعرف العربيّة أو من يعتنق الإسلام.
ثمّ جاءت كلمة الفصل للشيخ صالح العَوْد مديره، والذي خبر الساحة، وتابع ما يجري 
الزمان،  القرآن، مما تقشعر له الأبدان في هذا  هات، واعتداء سافر على  فيها من دخن وتُرَّ
وممّا قاله في اختصار: » إني كنتُ أتابع هذا الموضوع الهدّام لوثيقة القرآن الخالدة منذ عام 
)1985( وإلى الآن أي ما يقارب )39( عامًا، فوجدتُ أن المؤامرة على القرآن ظلّت تكبر 
وتزداد وتتطور من قصار سوره، ثم أحزابه، ثم بعض أجزائه، إلى أن انتهى المتآمرون على 
تحريفه، وتغيير حروفه، وطمْس رسومه المعتمدة في كتابته منذ عهد الخليفة عثمان رضي 
المصاحف  بديلة عن  إخراج »مصاحف«  إلى  الآثم  في مسارهم  العابثون  االله عنه، فوصل 
العثمانية، تباع وتشترى على مرأى ومسمع المسلمين في أنحاء البلاد الأوربية، ولا حول 
ه،  صدُّ يجب  الذي  المبين،  الضلال  هذا  مِن  الوكيل  ونعم  االله  وحسبنا  بالله،  إلا  قوة  ولا 
المزعومين،  المسلمين  بأيدي  فين  المحرِّ نظريّة  كانت  مَهْما  معه‘  التجاوب  وعدم  ه،  وردُّ
ايَ  وهم الذين صدق االله فيهم قوله وهو أصدق القائلين: سمح‌وَلََا تَشْتَرُوا بآِيَاتيِ ثَمَناً قَلِيلًًا وَإيَِّ

أملاه بلسانه وحرره ببنانه: ص.أ.س 		 قُونِسجى ]البقرة: 41[   فَاتَّ



عربيّ بحروف غير كتابته الكريم ومنْع القرآن ندْوة الدفاع عن 85

حفل إحياء السنة والسّيرة النبوية في تُركيا
أحيت جامعة ابن خلدون ) الحرة (في اسطمبول بتركيا حفلًا عِلْميّا عالَمِيّا مُمَيَّزًا : يوم 
الجمعة  7 رجب -1445 هـ الموافق لـ 19جانفي 2024 م تحت إشراف المحدّث الشيخ 
امة شيخ الحديث بمسجد السليمانية - حيث مرقد  سلطان تركيا الشهير سليمان  محمد عوَّ

القانوني رحمه االله وطيب ثراه .وكان محور فقرات هذا الحفل الجَلل ، ثلاث :
1 ــ ختم قراءة كتاب : تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي للحافظ جلال الدين 

السيوطي.
2 ــ إعلام المحدث محمد عوامة بانتهاء توثیق وتحقيق وتعليق كتاب :  )سنن الامام 

الترمذي(، بمشاركة فريق علمي ممتاز ما بين أساتذة وطلبة .
افتتاح البدء في تحقيق أوسع كتاب في السيرة النبوية والشمائل المحمدية ، وهو  3ـ 

شرح العلامة الزرقاني على المواهب اللدنية للإمام القَسْطَلَاني.
نيِّ ، أن حضره رجالُ الذكر والفكر من (35) دولة،  ا يَلْفِتُ النظر في هذا الحفل السَّ ومِمَّ
فضلا عن رئيس الجمهورية التركية وحاشيته من الوزراء، والسادة العلماء ، وكبار اساتذة 
وأكاديمي الجامعات التركية؛ وبعد أن افتتح الحفلَ فضيلةُ رئيس أئمة مسجد السليمانية 
المقرئ أكرم نالبانت، بآيات كريمة من الذكر الحكيم ، بصوت عذب رخيم، تقدم الدكتور 

محمد غورمز رئيس الشؤون الدينية الأسبق - جاء فيها: »في هذه الجلسة نعَِمٌ عديدة  « 
ـ أماّ )النعمة الأولى( : إحياء الغاية التي أنشئ لأجلها هذا الصرح العظيم )السليمانية( 
فهو ليس مسجدا  فحسب، وفيه كَتَبَ ]الامام أبو السعود [ تفسيره: إرشاد العقل السليم إلى 

مزايا الكتاب الكريم( ، وغيره من كتبه الكثيرة الثمينة. 
ـ أمّا) النعمة الثانية(: إن في الحديث الشريف سلسلة ذهبية، وهي : مالك عن نافع عن 
ابن عمر؛ وأنا أقول :لدينا اليوم في منهجية الحديث وعلومه أيضا سلسلة ذهبيّة ، وهي:  
محمد زاهد الكوثري، يروى عنه عبد الفتاح أبو غدّة ، ويروي عنه الشيخ محمد عوّامة حفظه 
االله  :شیخ دار الحديث السليمانية .وفي ختام هذا الحفل قام الدكتور عرفان غوندوز-  
رئيس مجلس أمناء الجامعة - بتوزيع »الإجازة العلمية«، على الأساتذة والطلبة الذين ختم 
مرفقة بهدية كتاب :)غاية الأماني في تفسير   ) الراوي  تدريب  معهم الشيخ قراءة كتاب ) 
الكلام الربّاني(، للإمام مُلّا الكوراني .ومسك الختام إعلان رئيس الدولة عن انشاء مركز 

دُوَلي لخدمة السنة والسيرة النبوية .
ص . أ . س 



86 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

مقاصد الشريعة: الإطار الناظم للاقتصاد 
الإسلامي

ندوة البركة للاقتصاد الإسلامي في دورتها 44
بقلم الأستاذ محمد إلياس المحرزي

والأصول  المبادئ  مجموعة  بأنّه  فيه  المشتغلين  الإسلامي من  الاقتصاد  عُرّف 
يتلاءم  بما  تطبيقها  يمكن  والتي  ومقاصدها،  الشريعة  نصوص  بها  جاءت  الاقتصادية التي 
مع ظروف الزمان والمكان. وفي إطار البحث لا عن حلول اقتصادية متلائمة مع الشريعة 
الماليّة  بالمؤسّسات  خاصّة  آليّات  وابتكار  التحديّات  لرفع  وإنما  فقط  ومبادئها  الإسلامية 
الإسلاميّة بشقّيها الرّبحي )مصارف – شركات تأمين( وغير الرّبحي )المؤسّسات الوقفيّة– 
الإسلامي  للاقتصاد  البركة  منتدى  نظّم  ؛  الحسن(  القرض  مؤسسات   – الزكاة  صناديق 
التوالي-كما  على  الثانية  وللمرّة  تعقد  والتي  الإسلامي  للاقتصاد  البركة  لندوة   44 الدورة 
أراد لها باعثها وصاحب الأيادي البيضاء على تونس المرحوم الشيخ صالح عبد االله كامل 
وبسعي دؤوب من عائلته الماجدة وعلى رأسها ابنه البار الأستاذ عبد االله صالح كامل حفظه 
صلى  االله  رسول  فيها  أسس  حيث  ومنبعه  الإسلامي  الاقتصاد  ةمنشأ  المنور  الله-بالمدينة 
االله عليه وسلم سوق المسلمين ووضع له قواعد العمل وضوابطه إعلانا منه عن استقلالية 
دولة الإسلام وسيادتها الاقتصادية والمالية. وقد اختار القائمون على هذه الندّوة عنوانا لها 
موسوما بـ: »مقاصد الشريعة: الإطار الناظم للاقتصاد الإسلامي«، وجرتف عاليّاتها بجامعة 
الملكي  السمو  صاحب  من  سامية  رعاية  تحت   2024 فيفري   29-28 أيّام  مقرن  الأمير 

الأمير سلمان بن سلطان بن عبد العزيز أمير منطقة المدينة المنورة.
جاؤوا  المعمورة  أصقاع  مختلف  من  ومهنيين  وباحثين  علماء  مشاركة  الندوة  عرفت 
والمواضيع   المحاور  من  جملة  الندوة  بحثت  وقد  تجاربهم.  ويتبادلوا  بخبراتهم  ليسهموا 
الشثري  الدين  سعد  الشيخ  معالي  ترأسها  التي  الأولى  الجلسة  من  بداية  جلسات  عدّة  في 



87لإا دالناظم للاقتصا الإطار مقاصد الشريعة:

تناولت  والتي  السعودية  العربية  للمملكة  الملكي  الديوان  وعضو  العلماء  كبار  هيئة  عضو 
مبحث التأصيل والتفعيل لمقاصد الشريعة في مجال الاقتصاد الإسلامي تحقيقا لمقاصدها 
تميزت  وقد  والمال،  والنفس  الدين  حفظ  كليّ  بالأساس  ومنها  الخمس  ولكلياتها  العامّة 
الإسلامية  للمالية  الفرنسي  المجلس  رئيس  النوّري  محمد  الدكتور  بمشاركة  الجلسة  هذه 
وأستاذ الاقتصاد والمالية الإسلامية بالجامعات التونسية والفرنسية وصاحب كتاب مقاصد 
التأصيلي  بعنوان:«البناء  بحثية  ورقة  الحاضرين  على  خلالها  ألقى  الإسلامي  الاقتصاد 

لمقاصد الاقتصاد الإسلامي«.
أما الجلسة الثانية والتي ترأسها فضيلة الشيخ الدكتور قطب سانو أمين عام مجمع الفقه 
الإسلامي الدولي بجدّة وخريج جامعة الزيتونة، كانت بعنوان أدوات الاستثمار الإسلامي 
في إطار مقاصد الشريعة الإسلامية قدّم خلالها المشاركون أدوات وطرقا وحلولا للاستثمار 

في ضوء مقاصد الشريعة الإسلامية.
الشريعة  مقاصد  إطار  في  الإسلامية  »المصرفية  بعنوان  فكانت  الثالثة  الجلسة  أما 
الإسلامية« والتي سجلت مشاركة فضيلة الشيخ الدكتور إلياس دردور رئيس قسم الشريعة 
والقانون بالمعهد العالي لأصول الدين جامعة الزيتونةب وصفه معقّبا على ورقات الجلسة 
حيث أكد على ضرورة تحديد نوع المقصد المراد تأصيله وتنزيله في سلم المقاصد هل هو 
من المقاصد القطعية أو الظنية أو هو من المقاصد العامة أو الخاصّة أو الجزئيّة حتى لا يسير 
الفقيه على أرض متحركة ويتناسب المقصد مع الحكم المستنبط ومن ثمّ لا تهدم الأحكام 

الشرعيّة من باب إعمال المقاصد.
وفي الجلسة الرابعة المعنونة بـ:«دور الأطر المقاصدية في تحسين خدمات المؤسسات 
المالية الإسلامية وتصنيفها« والتي ترأسها فضيلة الدكتور نظير محمد عياد أمين عام مجمع 
البعد الأخلاقي  تفعيل  إلى ضرورة  التطرق  فقد وقع  الشريف  بالأزهر  البحوث الإسلامية 
الاقتصاد  يميّز  ما  فهو  الشريعة  مقاصد  من  مقصدا  باعتباره  الإسلامي  للاقتصاد  القيمي 
الإسلامي على الرأسمالية المتوحشة من خلال إعمال المسؤولية الاجتماعية للمؤسسات 

الإسلامية وضرورة عدم إهمال البعد التكافلي والتضامني في المعاملات الإسلامية.
البحثيّة  الورقات  جلّ  أنّ  وهي  بالاعتبار  حريّة  هامّة  نقطة  إلى  أنوّه  أن  يفوتني  ولا 
والمداخلات والتعقيبات سواء باللغة العربية أوالإنجليزية لم تخل من إيراد أقوال سماحة 
العلامة الإمام الأكبر محمّد الطاهر ابن عاشور وتأصيله لفقه المعاملات في ضوء مقاصد 
توصيات  في  الباحثين  داعية  الزيتونة  أعلام  من  علم  بمكانة  التنويه  مع  الإسلامية  الشريعة 

مداخلاتهم إلى النسج على منواله ومواصلة طريق بناء هذا الفنّ والإسهام فيه.
الشريعة  مقاصد  »تحقيق  بعنوان  قيمة  علمية  بجلسة  افتتح  فقد  للندوة  الثاني  اليوم  أما 
الاقتصاد  مميزات  من  أن  الربحي«إذ  غير  الإسلامي  الاقتصاد  أدوات  بتفعيل  الإسلامية 



88 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

الإسلامي أنه غير مقتصر على الجوانب الربحية فقد عرف على مدى تاريخه الطويل الممتد 
على 15 ق بمؤسسات مالية واقتصادية ليس الهدف منها الربح على غرار مؤسسات الوقف 

وبيوت الزكاة. 
أما الجلسة الأخيرة فكانت عبارة عن جلسة حوارية أدارها باقتدار الدكتور حامد ميرة 
الرئيس التنفيذي للمركز السعودي للتحكيم والأمين العام السابق لمؤسسة الأيوفي وشارك 
فيها سعادة الأستاذ يوسف الخلاوي أمين عام منتدى البركة والتي شهدت مداخلة قيمة من 
ضيف الندوة سماحة مفتي الجمهورية التونسية الشيخ هشام بن محمود أبرز خلالها الدور 
المهم للمؤسسات الإسلامية الذي يجب أن تضطلع به اليوم خاصة بعد إخفاق التجربتين 
الأمل  أبواب  وفتح  التمكين  في  الإسلامية  الشريعة  لمقاصد  إعمالا  والليبرالية  الاشتراكية 
للمؤسسات  الحلال  البديل  توفير  عن  فضلا  والمحتاجين  الضعفاء  أمام  الكريم  والعيش 
الاقتصادية. لتختتم فعاليات الندوة بالإعلان عن موضوع الندوة للسنة المقبلة وهو »مستقبل 

المصرفية الإسلامية بعد رحلة 50 عاما«.
هذا وقد ألقى الدكتور إبراهيم بيومي أستاذ العلوم السياسية بالجامعة المصرية محاضرة 
بعنوان »الأوقاف والمقاصد الشرعية: قراءة حضارية لأثر الأوقاف«، كما تمّ عقد ورشة عمل 
المالية الإسلامية«أشرف عليها فضيلة  الشريعة: مقدّمةٌ عملية لمؤسسات  بعنوان:«مقاصد 
بالمغرب  بفاس  الشريعة  بكلية  المالية  المعاملات  فقه  أستاذ  قيراط  محمد  الدكتور  الشيخ 
فضلا عن انعقاد لقاء تفاكري للهيئة الشرعية الموحدة لمجموعة البركة مع الهيئات الشرعية 
المحلية وأجهزتها الشرعية المساندة )المراقبين الشرعيين والمدققين الشرعيين(موضوعه  
»التعثّر في سداد مديونيات المصارف الإسلامية وطرق علاجها« بوصفه أحد المشكلات 
التي تعاني منها بعض البنوك الإسلامية قصد الخروج بحلول تسهم في التقليل من آثار هذا 

الخطر الذي يهدد عمل المصارف الإسلامية وسيرورتها.
في  شارك  ذكرنا  من  إلى  فإضافة  ومتميزة  مكثفة  تونسية  مشاركة  الندوة  عرفت  وقد 
فعاليات الندوة سعادة الأستاذ حسام الحاج عمر الرئيس التنفيذي لمجموعة البركة،وسعادة 
خليع  رضوان  الأستاذ  وسعادة  تونس،  البركة  لبنك  العام  المدير  المنصر  محمد  الأستاذ 
المدير العام المساعد لبنك البركة تونس، والشيخ الدكتور رائف الفقيه أستاذ الفقه وعلومه 
بجامعة الزيتونة وعضو الهيئة الشرعيّة لبنك البركة تونس، ومحرّر هذا المقال بوصفه رئيس 

قسم التدقيق الشرعي ببنك البركة تونس.
وفي الختام نسأل االله التوفيق والسدّاد وصلى االله على سيّدنا محمّد وعلى آله وصحبه 

وسلّم.



89 التأثره في نوازل الأقلياوصدي امقلالاجتهاد ا

الاجتهاد المقاصدي وأثره في نوازل 
الأقليات المسلمة
-دراسة تأصيلية ونماذج تطبيقية-

د. جواد مكين

فقد عرفت الحياة البشرية اليوم تطورا مذهلا ومعقدا؛ ممّا جعلها تفرز يوميا قضايا 
شتى ومعضلات متنوعة، ولعل الأقليات المسلمة التي تعيش خارج البلدان الإسلامية 
أكثر من ابتليت بهذه المستحدثات والمستجدّات؛ نظرا لاختلاف ظروفها وواقعها عن 
بُعدا  العام  طابعها  في  والمستجدات  الوقائع  هذه  اتخذت  وقد  المسلمة؛  المجتمعات 
هذه  يواجه  فيما  واجتهادهم  الإسلامية  الشريعة  فقهاء  نظر  يستدعي  الذي  الأمر  فقهيا، 

الأقليات من مشكلات وتحديات.
على  كبير  بشكل  يعتمد  المسلمة  الأقليات  هذه  نوازل  معالجة  أن  المعلوم  ومن 
الاجتهاد المقاصدي، الذي له الفصل في الترجيح والاختيار في كثير من هذه النوازل؛ 
ذلك أن المقاصد الشرعية تمثل كعبة المجتهدين، وهي بمثابة الروح للشريعة الإسلامية، 
ولا يمكن لهذه الشريعة أن تستجيب لحاجات الناس، وأن يكون لها فقه يساير النوازل 

الطارئة دون الاستنجاد بالمقاصد واعتبارها في عملية الاجتهاد الفقهي.
هذا، ويحسن التنبيه إلى أن الاجتهاد المقاصدي لا يعني عدم التقيد بضوابط الشرع، 
أو الضرب في ثوابت الإسلام ومسلماته، بذريعة ما هو ماثل في الواقع باسم المقاصد 
والمصالح المتوهمة؛ بل هو اجتهاد مقيدبسياج من الأدلة والقواعد المحكمة والضوابط 

الشرعية، التي تنفي عنه انتحال المبطلين وتسيب المتطفلين.
في هذا السياق؛ جاء هذا البحث الموسوم ب:"الاجتهاد المقاصدي وأثره في نوازل 
تكون  بنتائج  الخروج  لأجل  "؛  تطبيقية-  ونماذج  تأصيلية  المسلمة-دراسة  الأقليات 
خادمة له موضوعا ومنهجا، بما يمكّن من ترشيد النظر الاجتهادي والإفتائي في نوازل 



90 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

الأقليات المسلمة، ومواكبتها بما يدعم الاستقرار الجماعي لهذه الأقليات المسلمة في 
ظل تعدد الحوادث والأقضية، وفي ضوء تغير المصالح وطبيعة المشكلات.

1 -أهمية البحث وقيمته العلمية:
تتجلى أهمية البحث في هذا الموضوع في الآتي:

أ-الأهمية العلمية:
مقاصد  بين  يربط  مجال  في  العلمية  بالدراسات  الفقهية  المكتبة  إثراء  في  وتتجلى 
المسلمة،  الأقليات  لدى  والمعاصرة  المستجدة  النوازل  معالجة  في  وأثرها  الشريعة 
والإسهام في تنشيط حركة البحث الفقهي في فقه الأقليات المسلمة بما يخدم الباحث 

والقارئ.
ب-الأهمية العملية: 

وتبرز في:
- قدرة الاجتهاد المقاصدي على إيجاد الحلول لما يواجه المسلمين في بلاد الغرب 

من نوازل وأقضية، من غير تجاوز للضوابط الشرعية والقواعد المرعية.
- الكشف عن وظيفة الاجتهاد المقاصدي في الترجيح بين الآراء الفقهية المختلفة 
حول نوازل الأقليات المسلمة، بما يبين أن الشريعة الإسلامية شريعة مستوعبة لمختلف 

مناحي الحياة مهما تطورت، وحيثما وجدت.
ض الأقليات المسلمة لأنواع من المسائل والمستجدات في مختلف الأبواب  -تعَرُّ
للإجابة  المشروعة؛  بضوابطها  المقاصد  إلى  الالتفات  المجتهد  على  يفرض  الفقهية، 
في  وفاعلة  هامة  مكانة  لتبوء  الارتقاء  ثم  ومن  هويتها،  على  والحفاظ  تساؤلاتها،  على 

مجتمعاتها.
إلى  ل  التوصُّ الفقهية، عن طريق  العصر  تلبية حاجات  فقيه الأقليات على     -إعانة 
ضوابط وقواعد ناظمة للاجتهاد المقاصدي في نوازل فقه الأقليات؛ فتكون خير معين له 

على مقارعة صعاب النوازل وتقويم اعوجاج المسائل.
2 -أسباب اختيار البحث:

إذا كان لكل بحث علمي أسباب تستدعي إنجازه والقيام به، فإن الذي شجعني على 
اختيار البحث في هذا الموضوع عوامل عدة، أذكر من بينها: 

- ما يكتسيه الموضوع من أهمية؛ إذ إن ذلك سبب رئيس لاختياره للدراسة والبحث.
-الحاجة الماسة لبيان ضوابط الاجتهاد المقاصدي وأهم مسالكه، وقواعده في فقه 
الأقليات المسلمة، تجنبا لاضطراب الفتوى، ولكل اعتساف قد يلحق بهذا المقام العالي 

من الشريعة.
المسلمة؛  الأقليات  بنوازل  المتعلقة  والفتاوى  الاجتهادات  في  اختلاف  وجود   -
والفتاوى  الآراء  بعض  حولها  وبرزت  الحديثة،  الفقهية  المواقف  فيها  تعارضت  حيث 



91 التأثره في نوازل الأقلياوصدي امقلالاجتهاد ا

المتباينة، فأردت من خلال هذا البحث إبراز وظيفة الاجتهاد المقاصدي في التوفيق بين 
هذه الآراء والترجيح بينها مقاصديا.

3 -مشكلة البحث:
إلى أي حد يمكن  المركزي الآتي:  السؤال  البحث في الإجابة على  تتحدد مشكلة 
تنزل  التي  والقضايا  للإشكالات  الحلول  تقديم  في  يسهم  أن  المقاصدي  للاجتهاد 
بالأقليات المسلمة في بلاد الغرب ؟، ويتناسل عن هذا السؤال المركزي مجموعة من 

السؤالات التي تستوجب الإجابة عليها، من أهمها:
-ما المقصود بالاجتهاد المقاصدي، ونوازل الأقليات المسلمة؟

للأقليات  المعاصرة  المسائل  تخريج  في  المقاصدي  النظر  ممارسة  يمكن  -كيف 
المسلمة؟

-ما الضوابط والقواعد الناظمة للاجتهاد المقاصدي في نوازل الأقليات المسلمة، 
وما أهم مسالكه؟

بينها؟ وما  الفقهية والتوفيق  الترجيح بين الآراء  -هل للاجتهاد المقاصدي دور في 
مدى حضور النظر المقاصدي في صناعة فتوى الأقليات المسلمة؟

4 -أهداف البحث:
يسعى هذا البحث إلى تحقيق جملة من الأهداف أهمها:

الآراء  بين  الترجيح  أهميته في  المقاصدي، ومدى  التعرف على مفهوم الاجتهاد   -
الفقهية المختلفة حول ما يجدّ من أقضية للأقليات المسلمة.

-إدراك المجتهد أنه لا غنى له عن المقاصد في عملية التوصل إلى استنباط الأحكام 
الشرعية وتنزيلها على أفراد الوقائع خاصة فيما له صلة بنوازل الأقليات المسلمة.

تجنب  في  ودورها  وقواعده،  ومسالكه  المقاصدي  الاجتهاد  ضوابط  أهم  إبراز   -
الاضطراب الحاصل في صناعة فتوى الأقليات المسلمة.

مسارها  تجديد  قصد  المسلمة  الأقليات  لفقه  المنهجية  الدراسات  في  الإسهام   -
والنوازل  المقاصد  علم  بين  الربط  خلال  من  الكبرى،  العالمية  التغيرات  لمواكبة 

المستحدثة لدى الأقليات المسلمة.

5 -خطة البحث: 
انتظمت خطة البحث في مقدمة وتمهيد وثلاثة فصول، ثم خاتمة متبوعة بفهارس:

أما المقدمة فتطرقت فيها لأهمية الموضوع محل الدراسة وأسباب اختياره ومشكلته، 
ثم الأهداف المسطرة له، ثم عرجت على الدراسات السابقة في الموضوع، فبيان المنهج 

المتبع ومنهجية عرض مادة البحث، وخطته.



92 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

الاجتهاد  في  والمتمثلة  الدراسة،  مصطلحات  لضبط  فخصصته  التمهيد  وأما 
المقاصدي ونوازل الأقليات المسلمة، وذلك في مطلبين.

الاجتهاد  إلى  المسلمة  الأقليات  حاجة  بيان  في   " وعنوانه:  الأول  الفصل  وأما 
الأول  مباحث،  ثلاثة  على  جعلته  فقد   ،" مسالكه  وأهم  ضوابطه  وتحديد  المقاصدي 
الثاني  المبحث  أما  المقاصدي،  الاجتهاد  إلى  المسلمة  الأقليات  حاجة  بيان  في  منها 
فموضوعه الحديث عن ضوابط الاجتهاد المقاصدي في نوازل الأقليات المسلمة، وأما 
المبحث الثالث فخصصته للحديث عن مسالك الاجتهاد المقاصدي في نوازل الأقليات 

المسلمة.
الأقليات  لنوازل  الناظمة  المقاصدية  القواعد  بـــ:"  فوسمته  الثاني  الفصل  وأما 
المسلمة"، وجعلته على ثلاثة مباحث، الأول منها في بيان القواعد المقاصدية المتعلقة 
بمقاصد المكلفين ومآلات الأفعال، أما المبحث الثاني، فخصصته للحديث عن القواعد 
المقاصدية المتعلقة بالموازنة بين المصالح والمفاسد، وأما المبحث الثالث فموضوعه 

القواعد المقاصدية المتعلقة بأحكام الوسائل.
وأما الفصل الثالث وهو الجانب التطبيقي في الدراسة، وعنوانه: "تطبيقات الاجتهاد 
المقاصدي في نوازل الأقليات المسلمة"، جعلته على أربعة مباحث، الأول منها لبيان 
حكم إرث المسلم من أقاربه غير المسلمين، أما المبحث الثاني، فكان للحديث عن حكم 
المشاركة السياسية للمسلمين في بلاد غير المسلمين، وأما المبحث الثالث فموضوعه 
حكم إيداع الأموال في البنوك الربوية وصرف الفوائد في وجوه الخير، والمبحث الرابع 

لإبراز حكم إعطاء الزكاة للمراكز الإسلامية ببلاد الغرب.
وختمت البحث بخاتمة ضمنتها نتائج البحث والتوصيات المقترحة، وذيلته بفهارس 

تشتمل على فهرس للمصادر والمراجع، وفهرس للموضوعات.
وقد انتهى البحث إلى جملة من النتائج والتوصيات أعرضها وفق الآتي:

أهم النتائج:
-الاجتهاد المقاصدي هو بذل الفقيه الجهد، واستفراغه الوسع بالاستنجاد بالمقاصد 
في عملية الوصول إلى الحكم الشرعي، وتنزيله على أفراد الوقائع، بما يحقق مصالح 

العباد في الدارين.
ويعنى  النوازل،  فقه  فروع  من  العلمي  الفرع  ذلك  هي  المسلمة  الأقليات  -نوازل 
بلاد  خارج  تعيش  التي  المسلمة  للأقليات  والمستجدّات  النوازل  مختلف  بدراسة 

الإسلام. 
-إن إعمال الاجتهاد المقاصدي في النوازل والحادثات التي يثبت حكمها الشرعي 
بطريق القطع، يعد فاقدا للمشروعية، ومن ثم يبطل مسلك الاجتهاد المذكور، ولا يعتدّ 

به ولا بما أفضى إليه من نتائج.



93 التأثره في نوازل الأقلياوصدي امقلالاجتهاد ا

المقاصدي،  الاجتهاد  إعمال  إلى  بحاجة  المسلمة  الأقليات  نوازل  في  -الناظر 
الفتاوى  أرجحية  من  يزيد  المقاصد  فإعمال  وأسرارها؛  الشريعة،  حِكم  والوقوف على 

المعاصرة، ويبعدها عن الانفصام عن الواقع والشذوذ، ويجنبها الضعف.  
-إعمال الاجتهاد المقاصدي يقتضي التقيد بجملة من الضوابط، وهي على قسمين: 
ضوابط عامة وأخرى خاصة؛ واستحضار هذه الضوابط أثناء النظر في نوازل الأقليات 
المسلمة، من شأنه أن يسهم في إحكام الفتوى من كل تسيب أو اعتساف، كما يضمن 
سلامة الاجتهاد المقاصدي، حتى لا ينتهي إلى الشرود عن أصول الشريعة المحكمة، 

باسم المصالح المتوهمة.
أبرزها مسلك  المسلمة مسالك عديدة،  الأقليات  نوازل  المقاصدي في  -للاجتهاد 
بالنظر  الاستنباط  تعدية  ومسلك  جزئية،  مصلحة  إلى  الكلي  القياس  عن  العدول 
والدنيوية،  الدينية  المصالح  بين  بالموازنة  الأنفع والأصلح  تقديم  المقصدي، ومسلك 
المناط الخاص، ومسلك تحقيق الأقرب  المآلات، ومسلك تحقيق  النظر في  ومسلك 

إلى المقصود وإن كان على خلاف الظاهر.
-إن القواعد المقاصدية الناظمة لنوازل الأقليات المسلمة، ليست قواعد جديدة، بل 
هي قواعد موجودة في التراث الفقهي، لكنَّ لها ارتباطا وثيقا بواقع الأقليات المسلمة، 
الأفعال،  ومآلات  المكلفين  بمقاصد  متعلقة  قواعد  يأتي:  ما  إلى  الجملة  في  وتؤول 

وقواعد متعلقة بالموازنة بين المصالح والمفاسد، وقواعد متعلقة بأحكام الوسائل.
الغرب، يؤكد على أهمية  -ما عرض من نماذج تطبيقية لما جدّ من نوازل في بلاد 
المسلمة؛ كما  الأقليات  الملائمة لظروف هذه  الحلول  إيجاد  في  المقاصدي  الاجتهاد 
يبين شمول الشريعة الإسلامية، وقدرتها على مسايرة الوقائع المستجدة، وإيجاد الحلول 

لها في كل زمان ومكان.

أهم التوصيات:
في  وأثره  المقاصدي،  المتعلقة بموضوع الاجتهاد  الدراسات  في  البحث  -تشجيع 

نوازل الأقليات المسلمة حلا وحرمة.
-إقامة دورات وورشات تدريبية لطلبة العلم والباحثين في مهارات التعامل مع قضايا 
الأقليات المسلمة، وما تستلزمه من دراسة وبيان؛ وصولا إلى المعالجة المتوازنة ضمن 

قواعد الشرع ومقاصده. 
الأقليات  نوازل  في  الإفتاء  على  الساهرة  الاجتهادية  المؤسسات  فتاوى  دراسة   -
المسلمة، ومناقشتها وتحليلها، بدراسات متخصصة، تهتم ببيان أثر الاجتهاد المقاصدي 
في الترجيح والتوفيق بين الآراء الواردة في نوازلها المختلفة؛ لاسيما مع الظروف التي 

تمر بها هذه الأقليات اليوم.
وصلى الله تعالى وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه  أجمعين.



94 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

 ... متابعات وقراءات وأصداء ..

البلدان  مختلف  ومن  تونس  من  اعلام  الأخيرة  الفترة  في  البقاء  دار  إلى  غادرنا  
فضلهم  عرفوا  من  قلوب  في   شديدين  واسى   لوعة  تاركين  والإسلامية   العربية 

واستفادوا من  علمهم في قاىم حياتهم وبما تركوه من اثار علمية .‬
الأولى  السنة  من  إصدارها   سلسلة  )في  الإسلام  جوهر  مجلة  تشرفت  وقد 
الله  بها رحمهم  التي خصوها  بحوثهم ودراساتهم  بنشر  السابعة عشرة(    السنة  إلى 

واجزل مثوبتهم.‬

العباسي  التوزري  السويسي  يونس  بن  محمد  الشيخ  فضيلة  1ـ 
)2024/1928( ـ رحمه الله ‬

تولى التدريس في الكلية الزيتونية للشريعة واصول  الدين التي تخرج منها حاملا 
لشهادة الدكتوراه كما درس في جامعة الأمير عبد القادر في قسنطينة ) الجزائر( وترك 
عديد المؤلفات  منها اطروحته ) الفتاوى التونسية في القرن الرابع عشر هجري( في 
مجلدين . وكتاب النية في الفقه الإسلامي متبوعا بتحقيق كتاب الأمنية في ادراك النية 
القرافي . وكتاب الشيخ العلامة محمد الطاهر ابن  الدين  احمد بن ادريس  لشهاب 
عاشور مفتي تونس الأشهر فيما نشر له من الفتاوى خلال القرن الرابع عشر الهجري. 
ادريس  بن  احمد  الدين  شهاب  للعلامة  الادعية  في  والموبقات  المنجيات  وكتاب  
بها  المؤلفات عممت  بتونس اصدار هذه  المالكي. وقد تولت دار سحنون  القرافي 
الشيخ  الله  تونس رحم  باعلام  التعريف  بها مساهمة مشكورة في  الإفادة وساهمت 
محمد بن يونس السويسي التوزري واجزل مثوبته  بقدر ما انتفع الناس باثاره العلمية.‬



95متابعات وقراءات وأصداء

فضيلة الشيخ عبد اللطيف الشويرف) 2024/1931( رحمه الله -‬
في مجال  بالخصوص  المؤلفات  بعديد  المكتبة   اثرى  ليبيا وشيوخها  كبار علماء  احد 
اللغة العربية التي صدرت وقررت في المعاهد وفي كلية الدعوة بطرابلس التي كان  من اسرة 
التدريس فيها. وللشيخ عبد اللطيف الشويرف رحمه الله أنشطة عديدة امتدت لعقود طويلة  
في الإذاعة المسموعة والمرئية في ليبيا و نشر ت له الصحف والمجلات في ليبيا وفي تونس  
المقالات والبحوث العديدة   نشرت بعضها مجلة جوهر الإسلام  في حياة مؤسسها صديقه 
ونشرها   جمعها  يتولوا  ان  واسرته  ابناىه  من  نامل  الله   رحمه  المستاوي  الحيبب   الشيخ 

تعميما للفائدة وصدقة جارية من بعده يلحقه ثوابها رحمه الله واجزل مثوبته.‬

اصدارات وكتب
‫  * مقالات الأستاذ محمد مسعود جبران رحمه الله )2023/1946( الصادرة في مجلة 
»جوهر الإسلام« جمعها واعتنى بها نجله الدكتور محمد رضا جبران في كتاب عنوانه 
الإسلام«،  جوهر  بمجلة  مقالاته  وجمهرة  جبران  مسعود  حياة  في  واثرها  »القدوة 
نشر مكتبة دار الوليد وقدمها الدكتور خالد العود مع مقدمة ضافية عن حياة ومسيرة  
ومنهج  الدكتور محمد مسعود جبران رحمه الله في الدعوة و نصوص المقالات التي 
 للبعض  وترجم  العلماء  من  ثلة  فيها   حاور  والتي  الإسلام  جوهر  مجلة  في  نشرها 
الآخر وهم تباعا الأساتذة والشيوخ )محمد ابوزهرة وإبراهيم نياس ومحيي الدين بن 
عربي ومحمد الطاهر ابن عاشور ومالك بن نبي ومحمدعبد القادر المبارك وعمر بهاء 
ا لتعليمي عند الامام محمد الطاهر  الدين الاميري والحبيب  المستاوي  والإصلاح 
الله وشكر  الخضر حسين(رحمهم  بن عاشور ومحمد  الفاضل  ابن عاشور ومحمد 

الله  الدكتور رضا جبران ونفع به.‬
* الكتاب الثاني يحمل عنوان )الأستاذ الدكتور محمد مسعود جبران دموع حرى وانفاس( 
وفية في تابينه جمعه واعتنى به د. رضا محمد جبران وقدمه الأستاذ الاديب عمر لطفي 
وقد ضم هذا الكتاب )في 246 صفحة( هي الكلمات والقصائد الشعرية التي القيت 
 لمن   صور  إلى  بالإضافة  طرابلس  في  التربية  كلية  احتضنته  الذي  التأبين  حفل  في 
شاركوا في  لقاء الوفاء لروح الأستاذ الدكتور محمد مسعود جبران رحمه الله واجزل 

مثوبته واسكنه فراديس جنانه.‬

الادب  وكتاب  واشراطها.  الساعة  المسلمين.  امواتنا  ينفع  فيما  المفيد  القول  كتاب   *
في  الإفتاء  دار  امين  علوان  سليم  الدكتور  الشيخ  وتحقيق  تاليف  من  وهي  المفرد 



96 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

استراليا  وإصدار دار المشاريع بلبنان.‬
*  كتاب مقتطفات من نبع القران والسنة  تاليف الأستاذ صالح محمد الحامدي‬‫   

*   كتاب تراث ابي القاسم القشيري دليل ببليو غرافي من اعداد الأستاذ فرانسيسكو تشيا 
بوتي مارتن نجوين نقله إلى العربية احمد محمد إبراهيم) تراث(‬

‬ ‫
* مناقب المغارة والمقام وأصحاب الامام الشاذلي الأربعين‬

* الطريقة الشاذلية في اول عهدها بتونس نصوص من التراث المنقبي التونسي‬ تحقيق  
الدكتور عبد الهادي النجار تقديم محمد صلاح الدين المستاوي‬

*    الإفتاء في الإسلام نشأته  ومؤلفاته اعلامه تاليف الشيخ صالح العود نشر مكتبة سلمى 
الثقافية تطوان المغرب‬

دار  نشر  زهيرالجندوبي  الدكتور  الشيخ  تاليف  الإسلام  وانتصار  الشهداء  زفاف  ‫* غزة 
الزيتونة‬

****

الدكتور  تكرم  والعلوم(  والثقافة  للتربية  العربية  -الالكسو)المنطمة 
محمد المختار ولد اباه ) 2023/1924( رحمه الله‬

الأستاذ  العام  مديرها  من  وبمبادرة  والعلوم  والثقافة  للتربية  العربية  المنظمة   اقامت 
ولد عمر  حفل تكريم انتظم  في مقرها بتونس للأستاذ محمد المختار ولد اباه رحمه الله 
القى فيها  الأستاذ احمد ولد باه نجل الفقيد كلمة  شكر للمنظمة ومديرها العالم على هذه 
المبادرة  وقدم عرضا لمسيرة والده العلمية الثرية بالعطاء العلمي  الجاد في شتى مجالات 
في  وخارجها  موريتانيا  في  المسؤوليات  من  العديد  تولى   وقد  الإسلامية  والعلوم  الثقافة 
المنظمات العالمية والإقليمية )اليونسكو والاسيسكو والالكسو  ومنظمة التعاون الإسلامي 
ورئاسة جامعة شنقيط في نواق الشط بموريتانيا( وترك عديد المؤلفات نذكر منها ) ترجمة 
الدين  أصول  إلى  ومدخل  النبوية.  السيرة  موكب  وفي  الفرنسية.  اللغة  إلى  القران  معاني 
واختصار  التجريد  كتابي  من  الأدلة  وخلاصة  بدر.  اهل  من  الصحابة  على  البدر  واشراق 
وترجمات.  تراجم  فرنسا  من  وقصائد  وشعراء  اباه.  ولد  المختار  محمد  وديوان  التمهيد. 
الانظام.  ومجموعة  التصوف.  وتاريخ  نافع.  الامام  مقرا  في  .وحلقات  ومقالات  وكتب 
المغرب.  و  المشرق  في  النحو  وتاريخ  شنقيط.  مدينة  في  المخطوطات  نوادر   و  ودليل 
وتاريخ القراءات في المشرق والمغرب .وغيرها من المؤلفات العلمية. رحم الله العلامة 

محمد المختار ولد باه واجزل مثوبته.‬



97 في النالمعذبو

المعذبون في الأرض 
بقلم صالح الحاجة 

توزر...وبخور  رائحة  عليها  أشم  كنت  جريدية  امرأة  قليلة  أيام  قبل  ودعت 
توزر.. توزر...وبيوت 

منها... بقي  ما  أو   .. ..أو خيالها  ودعت شبحها 
بعده  ما  الذي  الغياب  عنها  وغاب  زوجها  تركها  عمرها  من  الخمسين  في 

.. غياب 
ظهرها.. الفقر  احنى  والخمسين  الخامسة  في 

بصرها... فقدت  الستين  في 
وشحم... لحم  من  عندها  ما  على  الاحتياج  استولى  السبعين  في 

نملة... دبيب  تدب  أصبحت  الثمانين  في 
تسمع... تعد  لم  التسعين  في 

اللذات فاستجابت لدعوته.. المائة زارها مفرق الأحباب وهادم  أبواب  على 
والعذاب... والبؤس  الفقر  أهوال  رغم  حول  المائة  وبلغت  طويلا  عاشت 

صمدت؟.. كيف  تعرفون  هل 
والاكتفاء... والاستغناء  الصبر  بفضل  صمدت 

بالرضا... الشعور  االله  وهبها  لقد 
تعلمون... لو  نعمة  والرضا 

حسين  طه  صور  من  صورة  خلالها  من  أرى  كنت  التي  المرأة  تلك  االله  رحم 
إلى حزن... في الأرض« ومن حزن  »المعذبون  الرائع:  كتابه  في 



98 جوهر الإسلام ـ العدد 3-4 ـ  السنة 23 ـ 1445  هـ/ 2024  

وافظع  اكبر  وهي  غزة  محرقة  قلب  في  نفسي  وجدت  البائسة  المرأة  تلك  من 
مأساة في زماننا هذا .. زمن الجريمة والظلم وتدمير كل  القيم الإنسانية«...                                                                              

اؤكد لكم انني رأيت الجحيم على الأرض...                           
القريب...  البعيد  القطاع  ذلك  في  أمامي  أراه  يوم  كل 

حياتي...ويكاد  اكره  أطفال  من  وخصوصا  بالأبرياء  يفعل  ما  أرى  وعندما 
يتوقف.. قلبي 

نفسه وحيدا شريدا...لا  أن أحد الأطفال )7 سنوات( وجد  قليل عرفت  قبل 
أهل ولا أقارب..

المستشفى  إلى  فحمله  اللون  أزرق  وهو  الشارع  في  طيب  رجل  عليه  وعثر 
وما إن وصل حتى فاضت روحه..

البرد... البرد ومات بسبب  انه أزرق من شدة  قال الأطباء 
الكبار... الصغار ولا  الذي لا يرحم  الجحيم فوق الأرض  إنه 

الكلب. الزمن  في هذا  أعش  لم  لو  تمنيت 

‫نقشة  في جريدة الصريح اون لاين‬
لماذا تبخلون على هذه المطبوعة) جوهر الإسلام( بالدعم‬

الحاجة‬ صالح  بقلم 
مجلته  من  الجديد  العدد  المستاوي  الدين  صلاح  محمد  صديقي  اهداني 
على  أخرى  مرة  اشفقت  العدد  هذا  أتصفح  وأنا  الإسلام‬«  »جوهر  الصامدة 
الزمن  هذا  في  مجلة  اصدار  أعباء  تحمل  لان  عليه  اشفقت  العزيز‬.  الصديق 

خير‬ يجازيهم  لا  الله  والمحنة  والدودة  الغرام  ولكنه  الفرد  طاقة  فوق  
اشترت  لو  ضر  ما  يسأل  أن  ولسائل  يكابده  من  الا  الشوق  يعرف  ولا 
من  وغيرها  والالكسو  التربية  ووزارة  الثقافة  ووزارة  الدينية  الشؤون  وزارة 

الراقية،‬ المجلة  هذه  من  منتظمة  كمية  المؤسسات 
ألا تستحق مطبوعة كهذه الدعم الذي يساعدها على الصمود والاستمرارية 

الناس.‬ نفع  وبالتالي  الصدور  في  والانتظام 
صالح  الأخ  الصريح  جريدة  صاحب   الشفوق  للصديق  جزيلا  شكرا 
الفضل  يعرف  ولا   يستغرب  لا  مأتاه  من  والشيء  النبيلة  مشاعره  الحاجة على 

إلا ذووه‬



6 Jawhar El Islam n° 2/3- 23ème année 

D’autres ont clairement élucidé la question
Disant que si la conviction est acquise sur la foi d’autrui
Cela suffit, sinon l’imitation nuit.
Ton premier devoir, sois-en certain :
Connaître Dieu, quoi qu’en disent certains.  
Ton propre être, il te faut scruter 
Puis les mondes céleste et terrestre observer
Tu y trouveras merveilles et sagesses de Son œuvre 
Portant pourtant de son néant la preuve 
Toute chose qui peut ne pas exister 
L’éternité pour elle est pure impossibilité.
L’îmân est interprété comme étant la foi
Le désaccord porte sur son témoignage à haute voix
Selon les uns, c’est une condition comparable à un acte
Pour les autres, c’est un élément essentiel, tandis que l’acte 
C’est l’islam, comme faire le pèlerinage et prier
Donner l’aumône rituelle et jeûner
Plus le nombre de bonnes actions croît
Plus la foi augmente et plus l’homme croit 
De même, la foi décroît si les œuvres diminuent
Mais il existe à ce propos plusieurs points de vue.
Sont chez Dieu nécessaires la Pré éternité et l’Etre
Son Eternité est telle qu’Il ne cessera jamais d’être
De toutes choses sujettes au néant
Il est totalement différent puisqu’Il est sans avant
De même l’Autosuffisance et l’Unicité.
Transcendant par Ses sublimes qualités 
Il n’a nul opposé, semblable ou partenaire
Ni ami, ni progéniture ni père
A Lui aussi Puissance et Volonté 
Qui n’est pas nécessairement ce qu’Il ordonne, connaît et agrée
Quant à Sa Science, on ne dit pas qu’Il l’acquiert 
Suis donc la voie du Vrai loin des chimères
La Vie, la Parole, l’Ouïe, la Vue
D’après la tradition sont Ses attributs.
Est-Il doué d’entendement ? Il y a divergences 
Certains préférant garder le silence. 

A suivre…



5 Sainteté et orthodoxie /Abd al-Wadoud Gourau

JAWHARAT AL-TAWHID
La perle précieuse de l’Unicité divine

Ecrit par shaykh Ibrâhîm ibn Ibrâhîm al-Laqqânî (m. 1041/1631)
(traduction par Abd-al-Wadoud Gouraud)

Louange à Dieu pour tous Ses dons 
Puis Ses Grâces et Ses Salutations
Sur un prophète portant l’Unicité 
Là où la religion en avait été dépouillée 
Il guida les hommes vers la religion vraie 
Par son glaive et sa conduite au service du Vrai
Muhammad, des messagers divins, est le dernier
Bénis soient sa famille, ses compagnons et ses alliés.
Sur ce, connaître les principes de la religion 
Est un devoir exigeant claire exposition.
Les longs écrits ont émoussé les résolutions
Aussi doit-on à ce sujet synthétiser.
Voici donc un poème que j’ai intitulé
« la Perle Précieuse de l’Unicité » 
Espérant de Dieu Son acceptation 
Qu’il soit utile à ceux qui désirent Sa rétribution !
Toute personne religieusement responsable 
Doit donc connaître les attributs indispensables
De Dieu, les attributs possibles et les attributs inconcevables
Pareillement pour les attributs propres aux messagers.
Car croire en l’Unicité juste pour imiter
N’épargne guère la foi des hésitations.
Certains ont à ce propos une autre opinion

4 Jawhar El Islam n° 2/3- 23ème année 

ne peut nier les problèmes de sociétés musulmanes, ce n’est pas par l’amalgame 
et l’anathème que l’on va les résoudre. »L’islamisme« extrémiste n’est pas un 
islam, c’est l’anti-islam, amplifié à dessein.

Pourquoi tant de haine?
Alors qu’aucune identité n’est ni figée ni monolithique et qu’il n’y a 

pas d’hostilité entre unité et pluralité, entre foi et raison, pas plus qu’entre 
citoyenneté et religion, opposer ce qui n’est pas opposable et tenter d’imposer 
aux peuples le reniement de leurs valeurs est dévastateur. Pourquoi tant de 
haine contre l’islam et les musulmans Premièrement, à l’évidence, l’ordre 
mondial a fabriqué la figure d’un ennemi pour faire diversion à son ambition 
d’hégémonie. Il masque le fait que l’humanité soit confrontée à une fin de 
civilisation, à la déshumanisation, à la dé spiritualisation et à la dépolitisation. 
Deuxièmement, cette religion, mal représentée et méconnue, pose des 
questions de fond. Les idéologies de l›exclusion vouées à l›échec s›acharnent 
sur elle. Troisièmement, l›islamophobie est une attaque contre l›idée de Cité 
républicaine. Le besoin de liberté, d›égalité et de fraternité est nié. C›est 
la remise en cause de la démocratie. La haine prépare la tyrannie et vise à 
justifier les relégations. Ce terrorisme intellectuel gagne du terrain de par la 
complaisance d›autorités morales ou politiques censées défendre la paix et la 
liberté religieuse. Ce qui est en danger c›est la possibilité de rechercher ensemble 
le bien commun et de vivre dignement, en sécurité. Selon son interprétation 
et son mode d›application, la religion peut être source de bonheur autant que 
de malheur. Tout comme l›autre dimension de l›existence, la raison, peut être 
source de progrès ou de barbarie. On ne peut accepter que des peuples et des 
communautés soient vilipendés. La culture des Lumières et celle abrahamique 
ne méprisent pas l›altérité. L›Occident est mis à l›épreuve par ses minorités 
et par la diversité du monde. Sa compréhension des autres reste marquée par 
l’ethnocentrisme. Sa puissance matérielle, technoscientifique et son hyper-
sécularisation lui ont fait perdre le sens de l’humilité. La relation interhumaine, 
le lien social et l’éthique sont sapés. Les fondements du vivre ensemble 
et les lois de la nature sont remis en cause. Les sociétés sont désorientées. 
L’alternative n’est pas dans les modèles réactionnaires et le repli. Tous les 
pays ont à tirer les leçons de leurs parcours ambivalents. Il leur faut bâtir une 
société du juste milieu, qui articule modernité et authenticité. Chacun doit 
repenser ses relations aux autres et à l’universel. Les sociétés humaines sont 
face à un enjeu existentiel et de souveraineté. Compte tenu des risques, des 
menaces et de l’état instable du monde, il est vital de discerner et de dialoguer 
pour énoncer un nouveau paradigme. Personne n’a le monopole de la vérité.

*Philosophe, professeur en relations internationales, lauréat du prix 
Unesco du dialogue des cultures.



4 Jawhar El Islam n° 2/3- 23ème année 

ne peut nier les problèmes de sociétés musulmanes, ce n’est pas par l’amalgame 
et l’anathème que l’on va les résoudre. »L’islamisme« extrémiste n’est pas un 
islam, c’est l’anti-islam, amplifié à dessein.

Pourquoi tant de haine?
Alors qu’aucune identité n’est ni figée ni monolithique et qu’il n’y a 

pas d’hostilité entre unité et pluralité, entre foi et raison, pas plus qu’entre 
citoyenneté et religion, opposer ce qui n’est pas opposable et tenter d’imposer 
aux peuples le reniement de leurs valeurs est dévastateur. Pourquoi tant de 
haine contre l’islam et les musulmans Premièrement, à l’évidence, l’ordre 
mondial a fabriqué la figure d’un ennemi pour faire diversion à son ambition 
d’hégémonie. Il masque le fait que l’humanité soit confrontée à une fin de 
civilisation, à la déshumanisation, à la dé spiritualisation et à la dépolitisation. 
Deuxièmement, cette religion, mal représentée et méconnue, pose des 
questions de fond. Les idéologies de l›exclusion vouées à l›échec s›acharnent 
sur elle. Troisièmement, l›islamophobie est une attaque contre l›idée de Cité 
républicaine. Le besoin de liberté, d›égalité et de fraternité est nié. C›est 
la remise en cause de la démocratie. La haine prépare la tyrannie et vise à 
justifier les relégations. Ce terrorisme intellectuel gagne du terrain de par la 
complaisance d›autorités morales ou politiques censées défendre la paix et la 
liberté religieuse. Ce qui est en danger c›est la possibilité de rechercher ensemble 
le bien commun et de vivre dignement, en sécurité. Selon son interprétation 
et son mode d›application, la religion peut être source de bonheur autant que 
de malheur. Tout comme l›autre dimension de l›existence, la raison, peut être 
source de progrès ou de barbarie. On ne peut accepter que des peuples et des 
communautés soient vilipendés. La culture des Lumières et celle abrahamique 
ne méprisent pas l›altérité. L›Occident est mis à l›épreuve par ses minorités 
et par la diversité du monde. Sa compréhension des autres reste marquée par 
l’ethnocentrisme. Sa puissance matérielle, technoscientifique et son hyper-
sécularisation lui ont fait perdre le sens de l’humilité. La relation interhumaine, 
le lien social et l’éthique sont sapés. Les fondements du vivre ensemble 
et les lois de la nature sont remis en cause. Les sociétés sont désorientées. 
L’alternative n’est pas dans les modèles réactionnaires et le repli. Tous les 
pays ont à tirer les leçons de leurs parcours ambivalents. Il leur faut bâtir une 
société du juste milieu, qui articule modernité et authenticité. Chacun doit 
repenser ses relations aux autres et à l’universel. Les sociétés humaines sont 
face à un enjeu existentiel et de souveraineté. Compte tenu des risques, des 
menaces et de l’état instable du monde, il est vital de discerner et de dialoguer 
pour énoncer un nouveau paradigme. Personne n’a le monopole de la vérité.

*Philosophe, professeur en relations internationales, lauréat du prix 
Unesco du dialogue des cultures.



Appel à un nouveau paradigme
Rien ne peut justifier tant de haine 

qui mène à l’abîme...

Mustapha Chérif

Nous vivons un des chapitres  les plus difficiles de l’histoire de l’humanité. 
L’islamophobie, prolongement de l’antisémitisme, est à son paroxysme. Notre 
appel n’est pas une nouvelle complainte. La réalité est effrayante et dangereuse. 
La non-assistance à peuple soumis à un génocide, la politique du deux poids, 
deux mesures et la montée des extrêmes droites, sont les reflets du recul du 
droit et de la crise de civilisation. Rien ne peut justifier tant de haine qui mène à 
l’abîme: ni le terrorisme de groupuscules obscurantistes, de surcroît manipulé, 
ni l’archaïsme qui peut traverser des communautés islamiques, ni les dérives de 
jeunes des quartiers défavorisés. Durant l’ère de la civilisation islamique, qui a 
brillé de mille feux et a contribué à l’essor de la modernité, le vivre-ensemble 
fut un fait historique. Notre civilisation commune était judéo-islamo-chrétienne 
et gréco-arabo-romaine. Aujourd’hui, des expériences du «faire ensemble» s’en 
inspirent et nourrissent l’espérance. Le défi est immense. Nous sommes en train 
de vivre les effets du choc des ignorances, de la désinformation et de la régres-
sion de la pensée. Notre devoir d’intellectuels est de sonner l’alerte, de dénouer 
les noeuds et de bâtir des ponts. Le système des relations internationales est 
déréglé. L’humanité est malmenée. Cependant, les peuples refusent la confron-
tation et la destruction du monde. Ils préfèrent la symbiose, l’amitié et la solida-
rité. Les semences de paix existent. La banalisation violente du discours haineux 
à l’encontre d’autrui est funeste. Nombre d’intellectuels, de politiciens et de mé-
dias se cachent derrière le droit sacro-saint de la liberté d’expression, le droit à 
la critique des religions pour dénigrer et fracturer. Diabolisation, essentialisation 
et politique du bouc émissaire rappellent les sombres années trente. Si personne 



SOMMAIRE

Appel à un nouveau paradigme : Rien ne peut justifier tant de haine 

qui mène à l’abîme. ............................................................................. 3

  Mustapha Chérif

JAWHARAT AL-TAWHID : La perle précieuse de l’Unicité 

divine ................................................................................................ 5 
Ecrit par shaykh Ibrâhîm ibn Ibrâhîm al-Laqqânî 

(Traduction par Abd-al-Wadoud Gouraud)



  

JAWHAR EL ISLAM
Revue culturelle islamique - Tunisie

Numéro 3/4 - 23ème année


